



# جان کمپنی سے جمہوریہ تک

## جدید ہندستان کی کہانی

مشیر الحسن

سابق نائب شیخ الجامعہ  
جامعہ ملیہ اسلامیہ

مترجم  
مسعود الحق



قومی کونسل برائے فروع اردو زبان  
وزارت ترقی انسانی و سائل (حکومت ہند)  
دیست بلاک ۱، آر. کے پورم، ننی دہلی ۱۱۰ ۰۶۶

**John Company Se Jamhuria Tak**

**Jadeed Hindustan Ki Kahani**

*By : Musheerul Hasan*

© قومی کوںسل برائے فروغ اردو زبان، نئی دہلی

سند اشاعت : جولائی، ستمبر 2001 شمارہ 1923

پبلیکیشن : 1100

قیمت : 114/-

سلسلہ مطبوعات : 886

کپوزنگ : محمد سعید رضا

---

ناشر : ذا ائر کمپنی، قومی کوںسل برائے فروغ اردو زبان، ویسٹ بلاک، آر۔ کے۔ پورم،

نئی دہلی۔ 110066

طابع : نئی کمپیوٹر سس، 900- دین دیوبادس، جامع مسجد، دہلی۔ 110006

# پیش لفظ

”ابدا میں لفظ تھا۔ اور لفظ ہی خدا ہے“

پہلے جمادات تھے۔ ان میں نمودیدا ہوئی تو بنا تات آئے۔ بنا تات میں جدت پیدا ہوئی تو حیوانات پیدا ہوئے۔ ان میں شعور پیدا ہوا تو بنی نوع انسان کا وجود ہوا۔ اسی لیے فرمایا گیا ہے کہ کائنات میں جو سب سے اچھا ہے اس سے انسان کی تخلیق ہوئی۔

انسان اور حیوان میں صرف نطق اور شعور کا فرق ہے۔ یہ شعور ایک جگہ پر نہر نہیں سکتا۔ اگر نہر جائے تو پھر ذہنی ترقی، روحانی ترقی اور انسان کی ترقی رک جائے۔ تحریر کی ایجاد سے پہلے انسان کو ہر بات یاد رکھنا پڑتی تھی۔ علم سینہ ہے سینہ اُگلی نسلوں کو پہنچاتا تھا، بہت سا حصہ ضائع ہو جاتا تھا۔ تحریر سے لفظ اور علم کی عمر میں اضافہ ہوا۔ زیادہ لوگ اس میں شریک ہوئے اور انہوں نے صرف علم حاصل کیا بلکہ اس کے ذخیرے میں اضافہ بھی کیا۔

لفظ حقیقت اور صداقت کے اظہار کے لیے تھا، اس لیے متہ س تھا۔ متہ ہوئے لفظ کی، اور اس کی وجہ سے قلم اور کاغذ کی تقدیمیں ہوئی۔ بولا ہوا لفظ، آئندہ نسلوں سے لیے محفوظ ہوا تو علم، دانش کے خزانے محفوظ ہو گئے۔ جو کچھ نہ لکھا جا سکا، وہ بالآخر ضائع ہو گیا۔

پہلے کتابیں با تجھ سے نقش کی جاتی تھیں اور علم سے صرف پچھو لوگوں کے ذہن میں یہ اب ہوتے تھے۔ علم حاصل کرنے کے لیے دور دور کا صفر کرتا پڑتا تھا۔ جہاں کتب خانے ہوں اور ان کا درس دینے والے عالم ہوں۔ چھاپ خانے کی ایجاد کے بعد علم کے پھیلاؤ میں وسعت آئی کیونکہ دہ کتابیں جو نادر تھیں اور دہ کتابیں جو مفید تھیں آسانی سے فراہم ہوئیں۔

قوی کو نسل برائے فروغ اردو زبان کا بنیادی مقصد اچھی کتابیں، کم سے کم قیمت پر مہیا کرنا ہے تاکہ اردو کا دائرہ نہ صرف وسیع وہ بلکہ سارے ملک میں سمجھی جانے والی، بولی جانے والی اور

پڑھنے جانے والی اس زبان کی شہر تیس پوری کی جائیں اور غیر انسانی اور غیر انسانی ترتیب آسانی سے مناسب قیمت پر سب سے تکمیل چکھیں۔ زبان صرف ادب نہیں، سماجی اور طبعی علوم کی کتابوں کی اہمیت ادبی کتابوں سے کم نہیں، کیونکہ ادب زندگی کا آئینہ ہے، زندگی سماج سے جزوی ہوئی ہے اور سماج ارتقاء اور زہن انسانی کی نشوونما طبعی، انسانی علوم اور تکالیفی کے بغیر ممکن نہیں۔

اب تک یورود نے اور اب تشكیل کے بعد قومی اردو کو نسل نے مختلف علوم اور فنون کی کتابیں شائع کی ہیں اور ایک مرتب پروگرام کے تحت بنیادی اہمیت کی کتابیں چھاپنے کا سلسلہ شروع کیا ہے۔ یہ کتاب اس سلسلے کی ایک تڑی ہے۔ امید ہے کہ اہم علمی ضرورت کو پورا کرے گی۔ میں ماہرین سے یہ گزارش بھی کروں گا کہ اگر کوئی بات ان کو نادرست نظر آئے تو ہمیں لکھیں تاکہ اگلے ایڈیشن میں نظر ثانی کے وقت خایی دور کر دی جائے۔

ڈاکٹر محمد حمید اللہ بخت

ڈاکٹر

قومی کو نسل برائے فروع اردو زبان

وزارت ترقی انسانی و سائل، حکومت جنوبی، نیو ڈبلیو

## فہرست

|           |                   |   |
|-----------|-------------------|---|
| iii.....  | پیش لفظ           | ● |
| vii.....  | عرض مترجم         | ● |
| viii..... | تاریخ بطور مکالمہ | ● |
| 1.....    | پہلا باب          | ● |
| 16.....   | دوسرا باب         | ● |
| 51.....   | تیسرا باب         | ● |
| 100.....  | چوتھا باب         | ● |
| 148.....  | پانچواں باب       | ● |
| 195.....  | چھٹا باب          | ● |
| 233.....  | ساتواں باب        | ● |
| 289.....  | آٹھواں باب        | ● |
| 341.....  | نواں باب          | ● |

والد مرحوم محبت الحسن کے نام

## ہر ص مترجم

تاریخ کا مطالعہ، بلکہ صرف تاریخ ہی کا کبھی سامنے، سیاسی اور ثقافتی ماضی کا مطالعہ صرف اس لیے ہوتا چاہیے کہ اس کی کوتاہیاں ہم سے پھر سرزد نہ ہوں اور ہم اپنے حال اور مستقبل کو زیادہ گوارا بنا سکیں۔ اس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے ہمیں اپنے درٹے کی چھان پھٹک کرتا چاہیے کہ اس درٹے میں بہت کچھ اُر اچھا ہے تو بہت کچھ ایسا بھی ہے جس کی اب ضرورت نہیں ہے۔ یہ کام ہمارے جیسے ملک میں، جہاں زبان، معاشرت، مذہب، رسوم و رواج کی چیز آرائی ہے، پھول بھی ہیں اور کائنے بھی۔ ہمیں انتخاب کرنا ہو گا اور یہ کام بڑے جو ہم کا ہے۔ بہر حال اگر خونگوار اور روشن مستقبل کی تمنا ہے تو دسیع النظری، وسیع الاقصی اور اعتدال کا دامن پکڑنا ہو گا کہ اس کے بغیر ہمارے خوابوں کا ہندستان شاید ممکن نہیں۔

میں سمجھتا ہوں کہ تعلیم دراصل تہذیب کا دوسرا نام ہے۔ تاریخ بھی مہذب سماج کی تشكیل و تعمیر کا ایک ذریعہ ہے۔ تدرست کی عطا کی ہوئی ہو قلمونی ایک ورداں ہے۔ بقول ڈاکٹر ڈاکٹر حسین ”میرے اندر کوئی چیز ہے جو مجھے یہ یقین دلاتی ہے کہ تدرست نے ہندستان کی تقدیر میں ایک ایسی تجربہ گاہ بننا لکھ دیا ہے جس میں ثقافتی امترزاج کا سب سے بڑا تجربہ کیا جائے گا اور یہ کہ اس کی تحریک بھی انتہائی کامیاب سے ہو گی۔ ہندستان کا مشن دنیا کی تاریخ میں، مجھے لگتا ہے کہ ایک امتیازی قسم کی انسانیت کا ارتقا ہے جس میں یہ تاریخ کی پیدا کی ہوئی متنوع اور مختلف نیکیوں اور خوبیوں کا امترزاج بھی کرے گا اور انھیں ہم آہنگ بھی بنائے گا۔ اور اسی امترزاج اور

ای ہم آہنگ سے غالباً موجودہ نمونوں کے مقابلے میں کہیں زیادہ مہذب وجود کے زیادہ قابل اطمینان اور معتر نمونوں کی تخلیل ہو گی .....”۔

ماخی سے دلچسپی بڑھاپے کی علامت ہے اور پس مانگی اور پست ہستی کا ثبوت۔ بر صفیر کا الیہ یہی ہے — بہر حال تاریخ پر پابندیاں لگائیے، اور حدبندیاں عائد کیجیے مگر یہ پابندیاں اور یہ حدبندیاں شاکٹی اور تہذیب کی اور سماجی ذمہ داریوں کی پابندیاں ہونی چاہئیں — حافظے کی تاپائیداری معروف ہے مگر نازی جرمی کو بھولنا نہیں چاہیے۔

مشیر الحسن کی اس کتاب کے ترجمے سے دلچسپی اسی لیے ہوئی کہ مجھے محسوس ہوا کہ اس کا مطالعہ ایک روادار سماج کے استحکام میں معاون ہو گا۔

آخر میں چند الفاظ ترجمے کے بارے میں — کتاب میں اردو اور فارسی کے اشعار اور عبارتوں کا استعمال ہوا ہے۔ مصنف نے یہ ساری چیزیں براہ راست انگریزی سے لی ہیں۔ میں نے کوشش کی ہے کہ ہر شعر اور ہر عبارت کو انگریزی سے ترجمہ کرنے کے بجائے اس کی اصل صورت میں پیش کیا جائے۔ چنانچہ اب آپ کو کتاب میں اردو اور فارسی کے جو اقتباسات نظر آئیں گے وہ عموماً Original ہوں گے۔ بندے ماترم کا کوئی مستند اردو ترجمہ مجھے نہیں مل سکا، اسی طرح رانی جہانی سے متعلق لوک گیت بھی دستیاب نہیں تھا۔ اس لیے ان دونوں کا ترجمہ میں نے خود کر دیا ہے۔

مسعود الحق

## تاریخ بطور مکالمہ

نے ہندستان کے سورخین کے لیے ماضی کی تکمیل ایک تکلیف دہ اور کربناک عمل ہے، خصوصاً ان سورخین کے لیے جن کا تعلق جنوبی ایشیا سے ہے، وجہ یہ ہے کہ تاریخ نگاری نو آبادیاتی زمانے سے ایک انتہائی متازعہ میدان رہی ہے، یہ جذبات کو برائیختہ بھی کرتی ہے اور زبردست شکشوں اور تنازعوں کا سبب بھی بنتی ہے۔ اقتدار کی خواہشوں اور احکامات کی جیروی میں تاریخ نگاری سورخ کی مقدس آزادی کی تحریر کرتی ہے اور اس کی سماجی، تاریخ داں کی حیثیت کو سبک بھی کر دیتی ہے۔

سورخ ماضی کا نگہبان ہوتا ہے، اتحاد و یکجتنی کو فروغ دینے کے لیے "ناہموار داویوں میں، مریبوط، چپاں اور پیوستہ عناصر کی جتو میں سرگرم عمل ہوتا ہے۔" وہ ماضی سے خلا قانہ مکالہ کرتا ہے۔ ماضی سے اس کا یہ مکالہ حکومت اور اقتدار کے اشارے پر نہیں بلکہ آزادانہ طور پر، مفید اور پیچیدہ پہلوؤں کی دریافت کے لیے، اس کی ارفع اور ارزل علامتوں اور نقوش کی تلاش کے لیے، اس کے حیرت ناک اور پریشان کر دینے والے متنوع خزانے کی جتو کے لیے ہوتا ہے، وہ اپنے پڑھنے والوں کو ماضی کی حماقتوں سے محبتہ کرتا ہے اور نگک نظر اور تفرقہ پرداز رحمات کے زیاب سے آگاہ کرتا ہے۔ مبادا یہ ہماری سوچ پر حادی نہ ہو جائیں۔ لاریب تاریخ ایک بے روح مضمون ہو کر رہ جائے گی اگر ہم چھپلے ہزار برسوں کے علم کے وارث ہونے کے بعد ماضی کے ناخوشگوار اور شرمناک واقعات سے سبق حاصل کرنے میں ناکام رہیں۔ ہمیں اچھا لگے یا نہ، حقیقت تو یہ ہے کہ ہم ماضی کا مطالعہ اپنے حال کو گوارا اور رہنے

کے قابل ہنانے کے لیے کرتے ہیں۔ آرجنی کالنگ وڈ کے قول سے مطابق ہمیں اپنے تحریبے کے کچھ مخصوص پہلوؤں کا انتخاب کرنا چاہیے اور اپنی تحقیق و جستجو کو ان ہی کی پیش رفت پر مرکوز کر دینا چاہیے۔

'جان کمپنی سے جمہوریہ تک' (رولی نکس، نئی دہلی 2001) اسی موضوع سے متعلق ہے۔ میری پچھلی کتاب "Legacy of Divided Nation : India's Muslims Since Independence" (London, 1997) کی طرح یہ بھی آزاد ہندستان میں آنکھ کھولنے والے ایک فرد کی تشویش، پریشانی اور تذبذب کی عکاسی کرتی ہے۔ حقیقتاً یہ کتاب میرے ذہنی سفر کی ترجمان ہے۔ سفر جو نوآبادیاتی راج سے شروع ہو کر ایودھیا میں سرجوندی کے کنارے پر ختم ہوتا ہے۔ اس لبے راستے پر چلتے ہوئے میں نے ان تین انتہائی اہم عقدوں کی گردہ کشانی کی کوشش کی ہے جنہوں نے نئے ہندستان کی تاریخ اور ہمارے عصری تجربات کی صورت گردی کی ہے۔ یہ تین عقدے ہیں کلونل ازم، نیشنلزم اور کمیونلزم۔ ان پاہم آمیز موضوعات کو ایک ایسی کتاب میں سوٹا اور ساتھ ہی کتاب کو عام قاری کی ذہنی و مالی استطاعت کے اندر رکھنا خاصاً دشوار کام تھا۔ اس دشواری پر قابو پانے کے لیے میں نے بو جعل علمی تام جام کی بجائے مکالے کا طریقہ اختیار کیا اور بیچ تھج میں اردو اشعار استعمال کیے ہیں، آپ کو کتاب میں تاریخ اور اردو شعر پاہم پیوست اور شرید شکر نظر آئیں گے جو اسے خالص علمی تحریر کی بے کیفی اور خشکی سے بچاتے ہیں۔

اس طریقے اور اس ہیئت کے انتخاب میں مجھے تھوڑی جھجک تھی کیوں کہ ساتھی تاریخ داں مکالماتی انداز میں لکھی جانے والی تاریخ کے سلسلے میں کچھ غیر مطہن اور بدول لگتے ہیں۔ پروفیسر پیٹر گائل کے ساتھ ایک نشری مباحثے میں جو آرنلڈ ٹوانگی نے اپنی کتاب، 'ایسٹی آف ہسٹری' کی ساتویں، آٹھویں، نویں اور دسویں جلدوں کی اشاعت کے بعد کہا تھا، میں بھی کہوں گا کہ "میں نے اپنی گردن جان بوجھ کر پھنسائی ہے"۔

کتاب میں میرے اہم کردار ہیں عزیز الدین حسین (موزرخ)، جگ موہن غنیمہ (انجینئر) اور پردوپ پکار سکیت (میڈیا کل ڈاکٹر)۔ یہ لوگ نوابان اودھ کی سابق راجہدھانی، وضع دار اور آدم نواز لکھنؤ میں رہتے ہیں مگر ملک کی تقسیم کے بعد ہونے والے فرقہ وارانہ فسادات سے پریشان ہیں، آزادی اپنی جلو میں اتنی تباہی، اتنی دشمنی اور اتنے مصائب آخر کیوں لائی؟ یہ سوال ہے ان لوگوں کا۔ دوسرے لوگ آخر خود ان کی طرح نہ بدار اور ایک دوسرے کی اقدار و روایات کا احترام اور پاسداری کرنے والے کیوں نہیں ہیں؟ خاندان کی خاندان سے، دوست کی دوست سے یہ اندوہ تاک جدائی کیوں؟ آخر کیوں؟

مفتکو پندرہ اگست کے یومِ آزادی کی تقریبات سے شروع ہو کر اور چائے کی بے شمار پیالیوں اور لا تعداد کتاب اور کلپنوں سے لطف انداز ہوتے ہوئے 1950ء میں جمہوریہ کے قیام تک چلتی ہے۔ عزیز، ایک پناہ لبرل 6، دسمبر 1992 کے دن بابری مسجد کے انهدام کے بعد افسروں و دولٹکتے مر جاتا ہے۔ ہندستان کے سیکولر ازم کے عہد سے وفاداری رکھنے والے کروڑوں مرد و زن عزیز کے اس دکھ کو محسوس کرتے ہیں۔

”ہمیں پُر امید رہنا چاہیے“، پردوپ نے کہا ہوتا، ”کہ آنے والے ہزار برسوں کی تہذیب اور ان کا تمدن محاذ آرائی سے نہیں، بات چیت اور باہمی گفت و شنید سے متصف ہو گا۔“

یا پھر ”بدترین صورت حال یہ ہو گی“، عزیز زیر لب کہتا، ”کہ ہمارے سامنے ایک ایسے ملک کا مسئلہ ہو گا جو خود اپنے بائیوں سے بر سر پیکار ہو گا۔“

”جان کمپنی سے جمہوریہ تک“، سیکولر قومیت کی توصیف کرتی ہے اور ان مشترک رولیات کی تلقین کرتی ہے جنہوں نے صدھا برسوں سے ہماری سوسائٹی کے سماجی تانے بانے کو ثابت و سالم رکھا ہے۔ ”جبکہ تم جانتے ہو“، پردوپ نے کہا، ”ہم کائنات ہیں، میرے پتاجی فارسی، اردو اور ہندی پڑھتے ہیں، وہ امیر خرداد، ملک محمد

جاتی، کبیر، رحیم اور رس خان کے اشعار اور کوچائیں نہتے ہیں۔ ہم اپنی تاریخ کی درسی کتابوں میں ان سب کی بات کیوں نہیں کرتے؟ میں نے پتا جی سے مصین الدین چشتی اور نظام الدین اولیا کا تذکرہ سنा ہے۔ ایک ایسے وقت میں جب فرقہ وارانہ منافرتوں کا دور دورہ ہے ان ہی بزرگوں کے امن و شانستی، انوت و بھائی چارے اور محبت، اور انسانیت کے پیغام کو پھیلانے کی ضرورت ہے۔

اسی طرح پر دیپ ٹکھیری قومیت کے تصور اور مسلم بیشلزم کے نظریے کی باہمی چیقلش کا بیان کرتا ہے۔ وہ خود بنا شہبہ گاندھی، نہرو، ڈاکٹر مختار احمد انصاری اور مولانا ابوالکلام آزاد کے موقف کو ترجیح دیتا ہے، ”میں ان لوگوں سے اتفاق نہیں کر سکتا جو مذہبی قومیت کی تو توصیف کرتے ہیں مگر اُس اجتماعی اور مشترک ورثے کی تردید کرتے ہیں جس کی وجہ سے ہی ہندستان بوقلمون تمدن کا گھوارہ رہا ہے اور ہم شفافی سماجوں میں، دنیا کا اذلین ملک۔“

”جان کپنی سے جب یوریہ تک“ کلوش ازم پر ہونے والی حالیہ بخشوں کا عموماً اور اخخار ہوئی صدی کا خصوصاً تذکرہ کرتی ہے۔ ”فی الحال“ عزیز کہتا ہے، ”یہ کہا جاسکتا ہے کہ خوشحالی اور اتحاد کے کسی ایک مسئلے یا اُس کی کسی ایک قسم کو تمام علاقوں پر تافذ نہیں کیا جاسکتا۔“ پر دیپ اپنے سامنے رکھی ہوئی نوٹ بک کے اوراق پڑتے ہوئے قطع کلام کرتا ہے، ”تم جو کچھ کہہ رہے ہو وہ یہ ہے کہ ہندستان سے متعلق کوئی بھی قیمت بالکل دیسی ہی ہو گی جیسی قصتے کہانیوں میں ہاتھی کی وہ تعریف جس میں پائی گئی ہے اس کے جسم کے جسم حصے کو ہاتھ لگاتے ہیں اسی کو ہاتھی بتاتے ہیں۔“

میں، آخر میں، جگ موہن کے الفاظ وہرنا چاہوں گا، ”ہسٹریو گرافی ایک مسلسل چلنے والا مکالمہ ہے جو ضروری نہیں ہے کہ کسی اتفاق رائے پر ختم ہو مگر یہ مختلف اور متعدد تفاظر سے کسی نور کر کے ماضی کی تفہیم کو بوجھاتا ضرور ہے۔“

اگر آپ اب بھی قائل نہیں ہوئے تو پھر ہی، عزیز کیا کہتا ہے ”میرا خیال ہے کہ بذا ادیب وہ ہوتا ہے جس کا واقعات کا بیان غصے اور لغضہ و عناد سے

پاک ہو اور اتنا مسحکم ہو چتی کہ عظیم ٹالٹ سرسوتی کی ”

لوگوں نے مجھے بتایا کہ ”جان کپنی سے جمہوریہ سک“ ان لوگوں کے لیے غمید ہو سکتی ہے جو ان بُرلِ اقدار کے حق میں دلائل کے مخلافی ہیں جنہوں نے ہندستانی قومیت کے تصور میں روح پھوکی ہے۔ مزید یہ کہ یہ بات میرے لیے فردوس گوش ہوتی ہے جب مجھے یہ بتایا جاتا ہے کہ میری دلیلیں اور میری توجیہیں ان لوگوں کے انکار کی کمکی کو دور کرنے میں معاون ہوں گی جن کا عقیدہ ہے کہ ہندستان کو اس کے مراعات یافتہ فرقوں کے باہمی مانوی (Manichaean) تفرقوں سے بچالیا نہیں جاسکتا۔ خش و نت سمجھ جب قارئین سے ”سیکولر ازم کے نظریات اور مسحکم و مضبوط ہندستان کے ایک حاوی دانش در کے نقطہ نظر“ کو پڑھنے اور اس پر غور کرنے کی تلقین کرتے ہیں تو یقیناً خوشی ہوتی ہے۔ اگرچہ ابھی منازل دشت و دمن کچھ اور بھی ہیں۔

میں اپنی اس کتاب کو اپنے والد، ممتاز تاریخ داں محبت الحسن کے نام معنوں کرتا ہوں۔ افسوس ہے کہ ان کی زندگی نے وفات کی اور وہ اس کتاب کو دیکھنے نہ سکے۔ بہر حال کلینڈر کے اوراق پلتے رہتے ہیں اور زندگی چلتی رہتی ہے۔

مشیر الحسن

شعبہ تاریخ، جامعہ ملیہ اسلامیہ

ستمبر 2001



## پہلا باب

مودن مر جا بروقت بولا تری آواز ملتے اور مدینے

استاد ذوق اپنی غزل کے اس آخری شعر پر پہنچتے کہ ہمارہ  
کی مسجد سے لزان کی آواز آئی، اللہ اکبر اللہ اکبر — اللہ اکبر  
اللہ اکبر اور اسی کے ساتھ ہی تمام شرکاہ مجلس کے مند سے  
ٹکلا تری آواز ملتے اور مدینے۔ لزان فتح ہوئی تو سب نے دعا  
کو ہاتھ اٹھائے۔ دعا سے فارغ ہو کر مرزا فخر وہ — کہا، صاحبو!  
چکھے عجیب اتفاق ہے فاتحہ خیری سے یہ مشاعرہ شروع ہوا تھا  
اور اب فاتحہ خیری پر فتح ہوتا ہے۔ یہ کہہ کر انہوں نے  
دونوں شمعوں کو جو چکر کھا کر ان کے سامنے آئی تھیں، بجا  
دیا۔ شمعوں کے گل ہوتے ہی نعمتوں نے آواز دی۔  
”حضرات مشاعرہ فتح ہوا۔“

(”دی کی آخری شمع‘ از فرحت اللہ بیگ)

یہ رمضان المبارک کے مہینے کا سولھواں دن تھا اور گربنیوں کی ایک تھی  
ہوئی س پہر۔ انہاون سالہ مرزا اسد اللہ خاں غالب، فتحوری مسجد سے تھوڑی دور گلی  
قاسم جان میں اپنے گھر سے باہر نکلے۔ مگر اچاک ہی ان کے کافلوں میں حب الوطنی  
کے گیتوں اور نعروں کی آواز پڑی اور وہ ائمہ پاؤں واپس ہوئے۔ آوازیں لمبی ماران  
سے نہیں بلکہ چاندنی چوک کی طرف سے آرہی تھیں، چاندنی چوک، دو رہیے درختوں  
والی ایک سڑک جو لاہوری دروازے سے لال قلعے کے محلات کی دیواروں تک جاتی  
تھی۔ مرزا نے چند نوجوانوں سے جو کسی مباحثے میں منہک تھے، پوچھا کہ بھائی یہ شور

اور یہ ہنگامہ کا ہے کہ ہے۔ جب کسی نے جواب نہیں دیا تو وہ یہ شعر بڑھاتے ہوئے اپنے گھر کو پلٹ گئے۔

رات دن گردش میں ہیں سات آہماں  
ہو رہے گا کچھ نہ کچھ گھبرائیں کیا؟

وہ شام ایک مختلف شام تھی۔ گرد و غبار کا طوفان بیٹھ چکا تھا، شاہجہاں آباد کے باسیوں کو کچھ راحت ملی تھی۔ گلی قاسم جان کا محلہ جہاں رمضان المبارک کے مینے میں شام کے وقت عموماً خاموشی رہتی تھی، جاگ پڑا تھا۔ یہ شام ایک اور لحاظ سے بھی مختلف تھی۔ قریب کے محلوں سے نوجوان اور بوڑھے جمع ہو گئے تھے جیسے انھیں کسی انہوںی کے ہونے کا انتظار تھا۔ کچھ لوگ بڑے فخر یہ انداز سے میرٹھ کے واقعات بیان کر رہے تھے۔ بعض لوگ سراج الدین بہادر شاہ غازی کے ڈھلوائے ہوئے نظری سکتے کو دیکھ کر اپنی آنکھیں مل مل کر اپنی بے اعتباری کا اظہار کر رہے تھے۔ ”یہ فتح دکاری کی علامت ہے۔“ وہ بڑے جوش و خروش سے ایک دوسرے کو بتا رہے تھے، ”اللہ کے کرم سے بغوات سارے ہندستان میں جنگل کی آگ کی طرح پھیل گئی ہے۔“ فیض بازار کا ایک تاجر، جس نے یہ سکتہ ڈھالا تھا کہہ رہا تھا۔ یہ کیسے؟ مگر کسی کو کچھ معلوم نہیں تھا۔ ایک باریش بزرگ نے اضافہ کیا، ”قسم نام حسین کی، اب انگریزی راج کا زوال قریب ہے۔“ کوئی دھل اندازی کرتے ہوئے گویا ہوا، ”اور صاحب، یہ گوری چیزی دالے ہمارے بادشاہ سلامت کی جگہ نہیں لے سکتے ہیں۔“ پاس سے گزرتی ہوئی ایک برقہ پوش نے کہا، ”ان انگریزوں کا کوئی دین ایمان نہیں ہے۔ ہائے ہائے، ہماری نکھلوں کی بیگمات کو کم بخنوں نے کتنا ستیاناں کیا؟“

غالب کے پڑوی نے جواب کی تھک خاموش رہے تھے، اچانک اپنے پاس سے ایک اردو رسالہ ”رسانہ فتح اسلام“ بکالا جس میں مسلمانوں کو ان کافروں کے خلاف جہاد کرنے کی تلقین کی گئی تھی۔ کسی نے جامع مسجد کی دیوار پر لگے ہوئے ایک اعلان کو پڑھنا شروع کر دیا۔ خیال یہ تھا کہ یہ اعلان شاہ ایران کی طرف سے ہے، اس میں مسلمانوں سے اپیل کی گئی تھی کہ وہ اپنے باہمی اختلافات کو ختم کر دیں اور .....

ابھی اعلان کی پوری عبارت پڑھی بھی نہیں ممکن تھی کہ دو نوجوان لڑکوں نے اعلان کر دیا کہ فرمائی راج ختم ہو گیا۔

ہر اہم موقع، وہ چاہے جلوس شاہی کی مبرولی روائی کا ہو یا رمضان کے بعد عید کے چاند کی رویت کا، لوگوں کو یہ سوچنے پر اکساتا تھا کہ وہ کیا ہوتا چاہتے ہیں، وہ کن اقدار کو رائج کرنا چاہتے ہیں، کیا ترک اور کیا میراث چھوڑتا چاہتے ہیں۔ اس وقت، بہر حال لڑکے کسی قدر قبل از وقت بول پڑے تھے۔ دہلی میں 1857 کی بغاوت ایک غبادت کی طرح پچک گئی۔ اگریزوں نے 18 ستمبر کو قدیمہ باغ اور لذتوں کا حل پر قبضہ کر لیا۔ تین دن بعد انہوں نے کشمیری دروازے کی بُرج کو بھوں سے ازا دیا۔ “یہ انتہائی قابل تعریف کام ہوا ہے”， بھاول انجینئرز کے لفظت آرٹھر موفات لینگ نے 12، دس بُسر کو اپنے روزنایچے میں لکھا۔ ”کسی قسم کی کوتاہی کی مجنحائش نہیں ہے، ہم کاسیاںی سے تربیت ہیں۔ محاصروں کی طرف تیزی سے بڑھ رہے ہیں، گولہ باری کے درمیان بہادری کے ماتحت ..... دیواروں پر چوبیں پاؤند کے گواں کے پختے کی آوازوں کا کان میں آتا اور دیوار میں تباہ کن شکاف آتے دیکھنا اچھا لگتا ہے۔“ غالب کی حوالی پر محلہ چودہ تاریخ کو ہوا، اس دن انہوں نے لکھا۔

”..... نامہ نگار کردار گزار رانہ دل در بر تپید و نہ پائی از جائی جمید رفتہم و ٹھتم کہ چوں نہیں نگار نیستم بہر زنش سزاوار نیستم نہ انگلیاں بیٹھاں گئیں و نہ آب ..... ہوای شہر ناخوش مرافق افتادہ کہ در اندریش بای تباہ افتہم و افتاد ..... و خیڑاں برہا افتہم در گوشہ بی تو شہ با خلد سیہ جامد ہمز بانم و ہم از ہبوہ شورا بار و ہم از رگ خاس خونا بہ فشاں .....“

(غائب و شنبو۔ مطیع صنید خلاق، آگرہ، صفحہ 28)

ترجمہ：“میرے دل پر نہ خوف و دہشت کا اثر ہوا اور نہ پائے استقلال کو جیش ہوئی۔ میں نے کہا کہ میں نہیں تو ہوں نہیں کہ سزا پاں۔ اگریز بے کنابوں کو قتل نہیں

کرتے ہیں اور شہر کی آب و ہوا ناساز مگار نہیں ہے، مجھے کیا  
پڑی ہے کہ ان بد خیالیوں کو دل میر، جگہ دوں اور ادھر اور  
بھاگتا ہمروں۔ (اب) مکان کے ایک گوشے میں ہے  
سر و سالانی کے ساتھ بیٹھا ہوا ہوں (اس تھائی میں) قلم میرا  
رفت ہے، آنکھوں سے آنسو بنتے ہیں اور قلم سے دردناک  
الفاظ پُختے ہیں ..... ”

(ترجمہ: خواجہ احمد فاروقی)

بے دست و پا بہادر شاہ جانتے تھے کہ سب کچھ ختم ہو چکا ہے۔ وہ پریشان  
حال اور کمزور نظر آنے لگے، ان کے انداز سے ایک مجہول دل شکستگی عیاں تھی۔ دہلی  
میں موسم گرما کے بعد ایک خونگوار موسم بہار آیا تھا مگر مثل حکمران کے لیے نہیں۔  
وہ اپنے ساتھیوں کے ساتھ، جن میں ان کے عیسائی ڈاکٹر چمن لال بھی شامل تھے،  
لال قلعہ چھوڑ کر حضرت نظام الدین اولیاء کی درگاہ کی طرف تکسین روحاںی حاصل  
کرنے کے لیے روانہ ہو گئے۔ ان کی چال میں ایک بے چینی تھی، ایسا لگتا تھا جیسے  
آگے قدم بڑھانے کی انجیں نہ تو کوئی وجہ نظر آرہی تھی اور نہ ہی ان کے اندر اس  
کی کوئی خواہش تھی۔ سفر نے بہر حال انھیں نہ کوئی سکون فراہم کیا تھا کوئی راحت۔  
پانسہ پھینکا چاچکا تھا۔ 20/ ستمبر کے اس منحوس دن، بے بی اور بے کسی کی حالت میں  
بہادر شاہ ہمایوں کے مقبرے پر گرفتار کر لیے گئے۔ کوئین وکنوریا کے نمائندوں نے ان  
کے سر سے تاج شاہی اتار لیا، شاہی خلعت بھی اترادی گئی۔ شرمناک انجمام کی ابتدا  
ہو چکی تھی۔

نہ کسی کی آنکھ کا نور ہوں نہ کسی کے دل کا قرار ہوں  
جو کسی کے کام نہ آئے میں وہ ایک مشع غبار ہوں  
مرا ریگ روپ بکر گیا، مرا یار مجھ سے بچھر گیا  
جو خزاں سے باغ اجڑ گیا میں نہ کی فصل بہار ہوں

(بہادر شاہ ظفر)

اگریز اور سکھ سپاہیوں نے لال قلعے میں، محل کو جو بھی شاہجہان کا گھر تھا، لوٹا اور تمام چیزیں سامان اٹھا لے گئے۔ 20 دسمبر 1857 کو اسی منحوس دن جامع مسجد پر بھی قبضہ کر لیا گیا۔ فوج کے افسر اور جوان مسجد کے میناروں پر چڑھے گئے اور ”سارے شہر کو، سارے ملک کو اس بلندی سے یوں دیکھا کہ جیسے قدموں میں پڑے ہوئے کسی نقشے کو دیکھا جاتا ہے۔ ساری دہلی ہماری تھی۔“ مسجد کے اندر انہوں نے رقص کیا، بیڑ اور برائذی لی، مسجد کے صحن میں آگ جلائی۔ اس سے زیادہ جشن کرلی۔ Baird Smith کے گھر پر منیا گیا، نصف شب کو یوتیں ٹھکلیں، آتش بازی چھوڑی گئی۔

اسی دوران، شہر کے ایک لاکھ سانچہ بزار بائیوں کو ان کے گھروں سے نکال کر کھلے آسمان کے نیچے پہنچا دیا گیا۔ اس خانہ بدری کے بعد ہر شہری کو جو واپس آنے کا خواہشمند ہوتا، جرمائے کی ایک رقم ادا کرتا ہوتی تھی۔ مسلمانوں کو الٹاک کی قیمت کا پچیس فی صدی اور ہندوؤں کو دس فی صدی۔ ہزاروں افراد کو سرسری مقدمات کے بعد یا بغیر مقدمے کے ہی تیرتھ کر دیا گیا۔ سپاہیوں نے جو بھی سامنے آیا اسے گولی کا نشانہ بنایا۔ ممتاز ادیب میاں محمد امین پنجہ کش اور مولوی نام بخش صہبائی اور ان کے دو بیٹوں کو گولی مار دی گئی۔ ان کی نعشوں کو دریائے جہنا میں پھیک دیا گیا۔ ایڈورڈ ویبارٹ نے یہ سب اپنی آنکھوں سے دیکھا۔ غدر میں شریک سپاہیوں اور دوسرے باغیوں کو قتل کر کے بارہ بارہ کے گروہوں میں کوتولی کے سامنے ایک چوتھے پر لٹکا دیا گیا۔

شہر دہلی کا ذرہ درڑہ خاک  
تھے خون ہے ہر مسلمان کا

(غائب)

جو لائی کے مینے میں الجھنیزہ گک کور کے ایک افسر نے فردوس جیسے شہر پر رون (Ridge) کے اوپر سے نگاہ ڈالی۔ محل کی سرخ دیواریں، کوہ پیکر دروازے، شاندار جامع مسجد، اس کی لال دیواریں اور خوبصورت گنبد، اپنے سربراہ کناروں کے ساتھ جنا ”بھیت جھوٹی ایک خوبصورت اور انتہائی دلچسپ نظارہ“ اکتوبر کے مینے کے آتے آتے

لال قلعے اور جامع مسجد کے درمیان کی بہت سی عمارتوں کو چاندناری کا میدان فراہم کرنے کی خاطر ڈھا دیا گیا تھا۔ دیوان عام کو ہسپتال اور دیوان خاص کو جو شکوه مغلیہ کی علامت تھا، افسروں کے کھانا کھانے کی جگہ میں تبدیل کر دیا گیا تھا۔ فتحوری کی خوبصورت مسجد اور دریائیخ میں اور گنگ زیب کی بیٹی کی بنوائی ہوئی ہسین مسجد پر قبضہ کر لیا گیا تھا اور جامع مسجد جو انگریزوں کے قبضے میں تھی ہی ڈھا دی گئی ہوتی اگر وزیر اعظم Palmerston کو اپنی سی کر گزرنے کا موقع مل جاتا مگر شکر ہے کہ عقل سلیم حادی آئی۔ مسلمتوں نے سمجھایا کہ اگر پندرہ سو میلین افراد پر مخفی بھر انگریزوں کو حکومت کرتا ہے تو انھیں باہمی نفاق میں (جس میں وہ مذہب اور قومیت کے احساس کے معاملے میں پہلے ہی سے الگ الگ تھے) بتکار کھنا ہو گا اور ان کے دلوں پر برطانیہ کی بیت بختا ہو گی۔ وائز سے لارڈ کینگ نے وزیر اعظم کو دونوں قوموں کے مذہب کے خلاف کچھ کرنے کا مطالبہ نہ کرنے کا مشورہ دیا۔ اور مزید یہ کہا کہ ”یہ دہلی کے لوگ اور خصوصاً مگر بار والے لوگ نہیں تھے جنہوں نے بغاوت کی یا باغیوں کی امداد کی۔“ بغاوت کرنے والے تو وہ سپاہی تھے جو شہر میں داخل ہوئے اور ان لوگوں کی املاک کو تہس نہیں کیا۔ بغیر معاوضے کے انھیں تباہ کرنا سر اسر مہمل اور دھیانہ عمل ہو گا۔“

میرٹھ سے ۱۱ مئی کو باغیوں کی آمد اور شہر پر انگریزوں کے چودہ ستمبر کے کامیاب حملے کے درمیانی عرصے میں غالب دلی ہی میں رہے۔ انہوں نے دلی کے قرب د جوار کے تین نوابوں کو بھائی دیے جانے کے بارے میں بڑے کرب کے ساتھ لکھا۔ ”(یہ لوگ) الگ الگ، اور الگ الگ دونوں میں لے جائے گئے اور درختوں پر لٹکا دیئے گئے تاکہ کوئی یہ بھی نہ کہہ سکے، کہ ان کا خون بھایا گیا۔“ ان (غالب) کے بھائی کا مگر لوٹا گیا۔ انھیں خود بھی گرفتار کیا گیا اور بعد کو ان سے پوچھ چکھ ہوئی۔ ”تمہارا نام؟“ کریم نے پوچھا۔ شاعر نے جواب دیا کہ وہ آدھا مسلمان ہے کیونکہ وہ شراب پیتا ہے مگر سور کا گوشت نہیں کھاتا ہے۔ انھیں دکھ تھا کہ دلی ایک ایسا شہر ہو گیا تھا جہاں کوئی حاکم نہ تھا، ایک غلام بغیر آتا کے، ایک باغ بغیر ملی کے۔“

اگ رہا ہے در و دیوار پ سبزہ غالب  
ہم بیباں میں ہیں اور گھر میں بھار آئی ہے

( غالب )

گلی قاسم جان سے کچھ ہی دور سے شیر و انی میں ملوس ایک شخص کی آواز  
آئی۔

کیا بود و باش پوچھو ہو پورب کے ساکنو  
ہم کو غریب جان کے نہیں نہ پکار کے  
ہتی جو ایک شہر تھا عالم میں انتقام  
رہتے تھے منتخب ہی جہاں روزگار کے  
جس کو فلک نے لوٹ کے دیران کر دیا  
ہم رہنے والے ہیں اسی اجزے دیار کے

( میر تقی میر )

یہ ہنگامی واقعات دہلی میں لال پتھر کی عظیم عمارت قلعہ محلی یا لال قلعے کے اندر یا اس کے اطراف میں ہوئے۔ تپبر کے تیرے ہفتے تک اس عظیم قلعے کے کمین بادشاہ اور ان کی بیگم زینت محل قیدی بنائے جا چکے تھے۔ ڈبلیو۔ ایس۔ آر۔ ہڈسن، شاہی خاندان کے ارکین مرزا مغل، ابو بکر اور خیر سلطان کو ہمایوں کے مقبرے میں لا یا اور 21 نومبر کو دہلی دروازے پر کوئی مار دی۔ چوبیں گھنٹوں کے اندر اندر اس نے خاندان تیموریہ (Tartars) کے اہم اور معزز ارکین کو نکالنے لگا دیا۔ ”اس نے ان بد نصیب بے چاروں کی خاک کو رومنے کے اس موقعے کا بھی جشن منیا۔“ 27 جنوری اور 9 مارچ 1858 کے درمیان لال قلعے کے دیوانی عام میں مقدمہ چلا، انھیں بھرم قرار دیا گیا، اکتوبر میں انھیں دیس نکالا دے کر رہنماؤں بیچ کر قید کر دیا گیا۔ اس بن بس دیے جانے سے قبل انھوں نے اپنے دوستوں سے کہا، میں عندیب گلشن نا آفریدہ ہوں۔“

اور اس طرح شاہی خاندان کو مظہر سے کنارے کر دیا گیا۔ لکھنے ہارے اور ٹکست خوردہ پاہیوں کی یاس و نامیدی کی جگہ کب کی ختم ہو چکی تھی۔ یہ ایک عہد کا خاتمہ اور ایک نئے دور کا آغاز تھا۔ ناول ٹھگ احمد علی نے اپنی کتاب "Twilight in Delhi" (1940) میں لکھا، "ایسا شاد و نادر ہی ہوتا ہے کہ کسی کو 'تاریخ' کے ایک جلوس کو تیزی سے گزرتے دیکھنے اور ساتھ ہی اس میں شامل ہونے کا موقع ملا ہو۔" تیرھویں صدی کے اوائل میں دارالسلطنت بننے کے بعد سے علوم و نظریات کو اپناتے اور تہذیب و تمدن کی دولت لataتے ہوئے، اپنے حکراؤں اور باشندوں کی اپنی نسل و اصل پرستی کے باوجود۔ پہ یک وقت یک رنگ و وسیع المشرب ولی بحیثیت مجموعی سارے ملک کی تجسم رہی، اور عقائد و ممالک کی ان بدرجھوں اور واقعوں سے آزاد رہی جو ماضی کے تحصیب تاریخ داؤں کی مردہ روحوں کے آسیب میں گرفتار تھے ہندستان کے بعض مصنفوں اور ناقدین پر مسلط رہتے ہیں۔

☆☆☆☆☆

نوئے برس گزرنے کے بعد، وسط اگست میں، ایک عہد زریں کے گزر جانے پر یا ایک سلسلہ شاہی کے معدوم ہو جانے پر کسی تالہ و شیوں کی کوئی وجہ نہیں تھی۔ کسی ادیب یا شاعر کے شہر آشوب لکھنے کا بھی کوئی جواز نہیں تھا۔ رات کے بارہ بجے ملک غلائی کی زنجیروں کو توڑ کر آزاد ہو چکا تھا۔ مقدر سے ملاقات کے وعدے کا ایفا جو ایر لال کی فتح و پیغ تحریر سے شروع ہو گیا۔

"برسون ہوئے، انھوں نے کہا، "ہم نے اپنے مقدر سے ایک عہد کیا تھا، آج وہ وقت آگئی ہے جب ہمیں انہا وہ عہد پورا کرتا ہو گا۔ کمل طور پر ہی نہیں مسلم طور پر بھی۔ لصف شب ہو گی کہ جب دنیا سوتی ہے، ہندستان آزادی اور زندگی کی فنا میں بیدار ہو گا۔ تاریخ انسانی کی ابھی صحیح ہی تھی جب ہندستان نے کبھی نہ ختم ہونے والا سفر شروع کیا

تمہارے ایک وقت آتا ہے، اور تاریخ میں شاذ و نادر ہی آتا ہے جب ہم قدم سے نکل کر جدید میں قدم رکھتے ہیں، جب ایک عہد فتح ہوتا ہے اور دوسرا شروع ہوتا ہے، اور صدیوں سے کچلی ٹلک و قوم کی روح کو انہیں کا حق ملتا ہے، موقع ملتا ہے ..... کچلی بے نشان صدیاں ہمدردی جدوجہد کے نقوش اور اس کی ہاتھیوں اور کامیابیوں کی نہ شکوہ علامتوں سے نہ ہیں ..... اس سمجھدہ لئے میں، یہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم ہندستان اور اس کے عوام کی خدمت بلکہ اس سے بھی زیادہ ساری نوع انسانی کی فلاح کے لیے اپنے آپ کو وقف کر دینے کا عہد کریں۔ یہ کامرانی، کہ جس کا جشن ہم اس وقت منایتے ہیں، عظیم کامیابیوں اور کامرانیوں کی طرف محض ایک قدم ہے اور ان نے امکانات کا محض آغاز جو ہمارے منتظر ہیں۔“

اس کی فکر نہ کیجیے کہ گھریوال کے نصف شب کے اعلان پر جنگ آزادی کے لا تعداد سپاہیوں کا مشن پورا ہوا یا نہیں، اہم بات یو نہیں جیک کا اتنا تھا اور اطمینان کی بات یہ تھی کہ نہ صرف لال قلعہ پر کہ جہاں یہ 1857 میں لہرایا گیا تھا بلکہ ہندستان میں کہیں بھی اب یہ دوبارہ نہ لہرایا جائے گا۔ اب تو تین رنگ والے جمنڈے کی باری تھی آسمان میں لہرانے کی۔ یہ جمنڈ، ہندستان کے وزیر اعظم نے اعلان کیا، نہ صرف ہندستان کے لیے بلکہ ساری دنیا کے لیے آزادی اور جمہوریت کی علامت ہے۔

لال قلعہ کے اندر 1945 میں آزاد ہند فوج کے مقدمات ہوئے تھے۔ ان مقدمات کے سلسلے میں نہ جانے کتنے ماہرین قانون اور ممتاز وکلاء کی، جنگ آزادی کے ان سپاہیوں کے دفاع میں قلعے کے روی و روازے سے آمدورفت رہی۔ ان ممتاز ماہرین قانون میں تج بھادر پرو، بھولا بھائی ذیسانی، کیلاش ناٹھ کامجو، بی کے سین، آصف علی، بخشی عیک چند، کنور ولیپ سنگھ اور جواہر لال نہرو جو وکیل کی حیثیت سے

آخری بار سامنے آرہے تھے، شام تھے۔ ۱۵ اگست کو ہندستان کی تاریخ کا یہ مرحلہ انعام کو پہنچا، سین ٹائم ہوا اور پرده گر گیا۔

لوگوں کے ہجوم، وہ سب واپس لینے کے لیے کہ جوان کا اپنا تھا، اور ایک نئے عہد کی صبح کے طلوع کا جشن منانے کے لیے لال قلعے کی طرف لپکے۔ شدت جذبات سے مگر میں انگتی ہوئی۔ آواز جب مجمع کے کافنوں میں پڑی تو ساری فضا ان کی پُر جوش تالیوں کی آواز سے گونج اٹھی۔ اپنے اسکول کے یونینفارم میں ملبوس نوجوان لڑکوں اور لڑکیوں نے ایک آواز ہو کر نعرہ لگایا، ”چاچا نہرو زندہ باد، زندہ باد“ آتش بازی کے گولوں کی آواز اونکھا جیسی دور دراز بستیوں تک میں سن گئی کہ جہاں خود جامعہ ملیہ اسلامیہ میں اسی طرح کی ایک تقریب منائی جا رہی تھی۔ دہاں امیر جامعہ نے جب افلاس کے مارے ادارے کے لیے روشن امکانات کا مرشدہ سنایا تو استادوں اور طالب علموں کے چیزوں پر مسرت کی لہر دوز گئی۔

جنہذا، قوی تراث اور قوی نشان وہ تین علامتیں ہیں جن کے ذریعے ایک آزاد و خود مختار ملک اپنے تشخص، اپنی پیچان اور اپنے اقتدار مطلق کا اظہار و اعلان کرتا ہے۔ اور اسی لیے یہ تینوں بلا اشتہری ہر ایک سے، امداد و اشتعاب سے مگر احترام اور وفاداری کا مطالبہ کرتے ہیں۔ یہ تینوں خود اپنی ذات سے، ملک کے افکار و خیالات، تہذیب و تمدن اور سارا پس منظر منکس کرتے ہیں۔ جو اہر لال نہرو نے اپنی کتاب ”تلاش ہند“ میں لکھا ہے کہ تہذیب و تمدن کے آغاز سے ہی ہندستان کے ذہن پر اتحاد و یتیحی کے خواب کا ایک پر تو رہا ہے۔ اس وقت استعماری غلامی سے آزادی، اس خواب کی حکیمی کی طرف پہلا تین قدم تھا۔

ایک برطانوی سول سروس آئریش پورٹل نے (Irish Portal) چھ تھی دہائی کے اوائل کے جذبات کی عکاسی علی الاعلان یہ کہہ کر کی ”تصیں لوگوں سے ان کی زمین کبھی نہیں چھیننی چاہیے۔ عوام کے لیے زمین کچھ عجیب اسرار رکھتی ہے۔ آپ جا کر تھوڑی بہت چیزوں کا حکم دے سکتے ہیں، کچھ نئے نظریات و خیالات متعارف کر سکتے ہیں، ایک اپنی قوم سے، ان کے لیے بالکل ناماؤں روؤں کو جبراً قبول کرانا بھی

شاید ممکن ہو،” مگر پھر اس نے کہا، ”مگر ان سب چیزوں کو چھوڑ کر Cheltenham میں جا کر آخری سانس لئی چاہیے۔“



سن آزادی کی تقریبات میں موئی لال نہرو کے بیٹے، سعید نجیب کے تعلیم یافت جواہر لال کی مرکزی حیثیت تھی۔ ان کے کردار و عمل اور ان کی دین کا تجھیس لگاتا اور جائزہ لینا بڑا کام ہے کیونکہ نہرو نے متعدد دہائیوں تک انتہائی اہم اور مرکزی کردار ادا کیا ہے۔

1920ء کے اوائل میں ایک سرگرم کامگریسی درکار کی حیثیت سے ساتھ آنے کے بعد وہ مہاتما گاندھی کے سیاسی وارث بن گئے۔ لندن میں Bloomsbury group کے اثرات کے نتیجے کے طور پر وہ کامگرلیں کے اندر سوٹنزم کے اہم وکیل بنے اور بہت سے دوسرے متعدد انقلابی گروہوں کے لیے مرکز توجہ۔ وہ اپنی ساری عوامی زندگی میں ملک بھر میں دوز دھوپ کرتے رہے، سرگرم عمل رہے، تجربات سے سیکھنے کے لیے تیار، تقریروں کے ذریعے اپنی بات دوسروں ملک پہنچانے میں مستعد، لوگوں کو جدوجہد میں شامل کرنے کے لیے سرگردان اور پارٹی پر اپنا اثر چھوڑنے کے لیے کوشش۔ انہوں نے اپنے آپ کو عوام میں، اقلیتوں اور دوسرے پسمندہ اور محروم لوگوں میں مقبول بنا لیا۔ ہندستانیوں کی ایک پوری پیڑی ہی کے لیے لیڈر سے زیادہ وہ ایک ایسے ساتھی کی حیثیت رکھتے تھے جس نے حال کے بارے میں ایک مخصوص نقطہ نظر کی تلقین و تصویر کشی کی اور مستقبل کی بصیرت دی۔

نہرو کی تشویش اور ان کے مقاصد، انگلستان کی ان کی لبرل ایجوکشن کے پابند تو نہیں لیکن اُس سے متأثر ضرور تھے۔ اس کے علاوہ، تج بہادر پرسو کے ساتھ ان کے والد موئی لال نہرو کا بھی اثر تھا، جنہوں نے لا آباد میں ایک مشترک تہذیب اور مشترک ethos کی تشكیل کی تھی۔ مگر خاندانی زندگی اور تعلیم ہی وہ واحد عصر نہیں ہے جس نے ان کے مستقبل کی راہ متعین کی۔ بہر حال اردو بولنے والے

اشرافیہ کے روشن خیال نقطہ ہائے نظر نے الہ آباد میں رہنے والے ہر شخص کو متاثر نہیں کیا تھا۔ مثال کے طور پر ہندوتووا کے اہم مبلغ اور موئی لال نہرو کے زبردست نکتے جیسے مدن موبہن مالویہ ہی کو لے لجیے۔ اسی طرح محمد علی جناح تھے۔ ان کا اور نہرو کا سماجی اور تعلیمی پس منظر ایک ہی ساتھا مگر وہ مسلمانوں کے ایک الگ دھرم کے علم بردار بن گئے۔ اپنے ابتدائی عقائد کے خلاف، گمانہ میں اور نہرو کے ردیف یا کامگریں میں ایک حلقے کی مسلم دشمن پالیسیوں کے باوجود انھیں ایسا نہیں کرتا چاہیے تھا۔ نہیں نہرو اور جناح کا یاہی فرق تھا۔ جہاں جناح نے اپنے نظریاتی لباس کی قطعہ نہ یہ سیاسی ضرورتوں اور مصلحتوں کے مطابق کی، نہرو نے تفریق کے ہر رجحان کی انتہائی عزم کے ساتھ مخالفت کی۔ وہ جناح کی طرح اپنے عقائد کے معاملے میں ڈال گائے نہیں۔ اگست 1947ء میں ہندستان نے آزادی کا پھل پایا مگر ملک بڑی بے درودی کے ساتھ تقسیم کر دیا گیا۔ ایسے وقت میں یکور نظریات کی نہرو کی وکالت اور ان کا دفاع غیر حقیقی اور کھوکھلا گلتا تھا مگر اس صورت حال کے باوجود ایک یکور ملک اور ایک یکور سماج کے لیے ان کے جذبے میں کبھی کوئی کمی نہیں آئی اور نہ وہ اس راہ میں کبھی متزلزل ہوئے۔

حقیقت تو یہ ہے کہ نہرو اور جناح یا ہم آہنگی کے ساتھ کام کرنے کے لیے بنے ہی نہیں تھے۔ اگرچہ ان کے معاصرین کو یہ توقع تھی کہ لبرل تربیت دونوں کو ایک دوسرے کے قریب لانے میں معاون ہوگی۔ دونوں کے راستے اس وقت الگ ہو گئے جب جناح نے کامگری کی وزارتوں کی بر ملائی زور ملامت شروع کی۔ ان کی تقدیم سخت تھی اور انتہائی سطحی شواہد پر مبنی۔ مگر پیغام جو جناح کی تقریروں اور ان کے خطوط سے مترٹھ تھا وہ یہ تھا کہ نہرو کی یکور لفاظی سے کام نہیں چلنے والا۔ اور Pax Britannica میں اکیلی کامگریں ہندستان کے آئندہ سیاسی ایجنڈے کو مطے نہیں کر سکتی۔ اس میں مسلمانوں کی رائے کا بھی دخل ہونا چاہیے اور یہ کہ ان کے واحد ترجمان کی حیثیت سے انھیں یہ فیصلہ کرنا چاہیے کہ آیا ہندستان کو محمد رکھنا چاہیے یا اسے تقسیم کر دیا جانا چاہیے۔

جناب نے پاکستان حاصل کر لیا مگر بعد کو اس خیال کے حامی ہو گئے، اگرچہ دیر سے ہوئے کہ ان کے نئے ملک کا مقدار سیکولر ایجنسڈا پر چلتے ہی میں ہے۔ نہرو کے لیے یہ کوئی امکان نہیں تھا۔ ان کا طویل المدى منصوبہ سیکولرزم مختلف رجحانات کو قابو میں رکھنے کا تھا۔ 1940 میں انھوں نے اس بات کو یقینی بنایا کہ نیشنلٹ تحریک، جس کی رہنمائی بھی بھی گاندھی جی کر رہے تھے، اپنے جمہوری اور سیکولر مقاصد کو ترک نہ کرے۔ ایسا کرنے میں انھوں نے غالباً نہرو ہائی (Nehruvian) منزل کی رہا نہیں اپنا تھا بلکہ اس منزل کی طرف بڑھے جس کا تعین گاندھی نے، کامگیریں کے سیکولر طبقے نے اور باسیں بازوں کی تظییموں نے کیا تھا۔

جدید ہندستان کے ایک سیاسی حل کے طور پر ایک سیکولر ریاست کی بنیاد اس جواز پر تھی کہ ایسی ریاست اپنے شہریوں کو ایک مکمل وجود میں ترقی کرنے کی آزادی عطا کرے گی۔ یہ ایک نیا اور جدید مقصد تھا جو معقول ہونے کے ساتھ ساتھ خصوصی طور پر ہندستانی بھی تھا۔ یہ اقتدار سب پر واضح تھیں اور اسی لیے یہ نہرو اور ان کے ساتھیوں کے لیے سیکولر ایشیت کے بنیادی اور قطعی جواز کی حیثیت رکھتی تھیں۔

”ہندستان میں ہم سب کے لیے“ انھوں نے اپنے وزراء اعلیٰ سے کہا، ”فرقہ وارانہ اتحاد اور ایک سیکولر ایشیت کا مسئلہ بالکل صاف اور واضح کر دیا جانا چاہیے۔ ہم اس نظریے کے ساتھ کافی عرصے تک کھلیتے رہے ہیں اور آج اس سے خاصے دوڑ ہو چکے ہیں۔ ہمیں واپس ہونا چاہیے اور نہ چوری چھپے اور نہ ہی معدودت خواہی کے ساتھ بلکہ کھلمن کھلا اور جارحانہ انداز میں واپس ہونا چاہیے۔“

نہرو اپنے وزراء اعلیٰ کو یہ تحریر لکھ رہے تھے اور اسی وقت جامد ملہ اسلامیہ کے جرمی کے پڑھے ہوئے ایک عالم ڈاکٹر عابد حسین نہرو کی کتاب ”ڈسکورس آف ائمیا“ کا اردو ترجمہ ختم کر رہے تھے۔ جتنا کے قریب اوکھلا میں یہ جس اور گری کی ایک شام تھی جب انھوں نے کتاب کے ترجمے کے کچھ حصے اپنی بیوی صاحبہ عابد حسین اور اپنے ساتھیوں ڈاکٹر حسین اور محمد مجیب کو سنائے۔ عبارت جو ان لوگوں کو

بہت دلچسپی گلی وہ وہ تھی جہاں نہرو نے ملک کی تعمیر اور ملک کے پرانے مسائل اور پریشانوں کے حل کی تلاش میں بیش آنے والی دشواریوں کی بات کی تھی۔ عابد صاحب نے تھوڑے توقف کے بعد پڑھنا شروع کیا۔

”..... ہندستان میں ہر وقت مصیبت ہمارے سر پر  
منڈلاتی رہتی ہے۔ اور کبھی کبھی ہم پر ہازل ہو کر ہمیں تباہ  
کر دیتی ہے ..... ہندستان کے ہتھے بغیر ہو چانا اور  
ہتھے کا دوسرا سے تعاون یا اس کی پرواہ کیے بغیر اپنی ذیمہ  
امنت کی مسجد الگ بنانا اس پیاری کی شدت میں اضافہ کر دے  
گا اور ہم اپنی مصیبت میں جھٹکا ہو کر رہ جائیں گے جس سے  
نجات پانے کی کوئی صورت نہ ہو گی۔ یوں بھی کافی دریہ ہو چکی  
ہے اور ہمیں کھوئے ہوئے وقت کی عماقی کرتا ہے .....  
اب بھی بہت سے لوگ ہیں جو اس کے سوا اور کوئی بات  
سوچنے کی طاقت ہی نہیں رہتے کہ ان کی نمائندگی کا  
مناسب تاب اور دزن مزید کیا ہو، پاریوں کی طاقت میں  
کس طرح توازن پیدا کی جائے۔ جماعنوں کے مخصوص حقوق  
کی حفاظت کا کیا انتظام ہو، اور نئی نئی جماعنوں کو خاص حقوق  
اور مرحمات کیسے دلائے جائیں۔ وہ دوسروں کو آگے ہوئے  
سے روکنا چاہتے ہیں کیونکہ وہ خود آگے بڑھنا نہیں چاہتے یا  
نہیں بڑھ سکتے۔ وہ اپنے مستقل حقوق کو قائم رکھنے کی لگر  
میں رہتے ہیں اور اہم سماجی اور معاشی تبدیلوں سے پچھا  
چاہتے ہیں۔ ان کی خواہی ہے کہ ہندستان کا بھی موجودہ  
نقشہ تھوڑی بہت سلسلی تبدیلوں کے ساتھ باقی رہے۔ اس  
سے بڑھ کر حفاظت اور کیا ہو سکتی ہے .....“

(ترجمہ ڈاکٹر عابد صیمین: ”تلاش ہند“، جلد سوم، صفحہ 509)

میب نے اپنی شیر و النی کے بہن بند کیے مگر کاکش لیا اور یہ اشعار پڑھئے

بول، کہ اب آزاد ہیں تیرے  
بول، زبان اب نک تیری ہے  
تیرا ستوان جسم ہے تیرا  
بول کہ جان اب نک تیری ہے  
بول، یہ تھوڑا وقت بہت ہے  
جسم و زبان کی موت سے پہلے  
بول، کہ حق زندہ ہے اب نک  
بول، جو کچھ کہتا ہے کہہ لے

(فیق)

ان اشعار کو پڑھنے کے بعد وہ انھ کھڑے ہوئے، اور عابد صاحب کے گھر سے  
ٹکل کر اپنی کار میں بینچ گئے۔ انھیں راشرپی بھون میں ایک ڈنر میں شریک ہونا تھا۔



اپنے رقبے کے لحاظ سے لکھنؤ تین پریشانی شہروں میکت، بیگنی اور مدراس کو چھوڑ کر سلطنت برطانیہ کا سب سے بڑا شہر تھا۔ آج اگرچہ شہر اپنے پہلے سحر سے محروم ہو چکا ہے مگر اس کی توانائی ابھی باقی ہے اور اہل لکھنؤ مستقبل قریب ہی میں اپنے شہر کے اعماقہ شباب کا خواب دیکھ رہے ہیں۔ انھیں یقین ہے کہ یہاں کی نیضی حیات دوسری چھپوں کے مقابلے میں اب بھی زیادہ تیز اور زیادہ توالتا ہے۔

یہی وقت تھا اپنے آن گوئیں، رقصوں، شاعروں اور ادیبوں کو یاد کرنے کا جنہوں نے لکھنؤ کی ادبی اور ثقافتی زندگی پر اپنی ایک چھاپ چھوڑی تھی، یہی لمحہ تھا اس بات کو دہرانے کا کہ یہی شہر لکھنؤ تھا جس کی حیثیت ہندستان کے بنداد اور قرطباہ کی تھی اور جو مشرق کا نشاپور اور بخارا کہلاتا تھا۔ یہی وہ گنج ہے جہاں بہت سے آن تصورات اور اختراعات نے جنم لیا جنہوں نے شمالی ہند کی کلائیک موسیقی کے جدید خدوخال کی تصوری گری میں مدد کی۔ یہی وہ سر زمین ہے جہاں زناکت و نفاست اپنے نقطہ عروج کو پہنچی، یہیں رو سا کے نوجوان لڑکے تہذیب اور سلیقہ، مفتکوں کا فن اور اردو اور فارسی ادب سے لطف اندوز ہونے کے لیے دیوان خانوں میں وقت گزارتے تھے، اور اس عبد کے خمار آلوڈ مزے سے سرشار ہونے کے لیے مرزا رستاوہ کا ناول امراء جان ادا پڑھتے تھے۔

لکھنؤ زمین داروں اور تعلقداروں کا بہت بڑا مرکز تھا۔ 1900 میں تعلقداروں کی تعداد ڈھائی سو تھی، اور یہ لوگ اودھ کے تقریباً دو تھائی علاقوں پر قابض تھے۔ صوبے کے کل مالیے کا تقریباً چھٹا حصہ مالکواری کی محل میں یہی لوگ وصول کرتے تھے۔ دوسری دھائی کے اوائل میں کسانوں کی زبردست بے چینی نے بہرحال آسودہ خاطر اور مطمئن راجاں اور نوابوں کو جو اپنے دربار، مقلس و نادار کسانوں اور خود اپنی ریاستوں میں ہم روز بڑھتی ہوئی بے اطمینانی سے بے نیاز، بدستور لگاتے تھے، متبلہ ضرور کر دیا۔ یونپی کے لفظی گورنر اور زمین دار دوست پالیسی کے اصل مجوز و مونک جیمز میشن (James Meston) اور ہارکورٹ بلٹر (Harcourt Butler) نے اگرچہ خطرات سے آگاہ کیا مگر لوگوں نے ان کے اعیانہ پر کوئی توجہ نہیں

کی۔ ایک بیان کے مطابق: ”اندھرا ہونے کے بعد، سفید اگر کے، چوڑی دار پاجامے اور بڑھا سفید نوپاں پہنے پان چلاتے ہوئے، مشرقی خوشبوؤں سے فنا کو محترم کرتے ہوئے، چوک کی طرف رواں دوال ان نوابوں کو پہچانا بھی دشوار ہوتا تھا۔ چوک کے سارے راستے، ناپختے اور گانے والیوں سے ان کی مذہبیت ہوتی تھی..... اپنے تمام عمر اور اپنے تمام عیوب کے ساتھ جاگیرداری نظام کی سارے لکھنو پر حکمرانی تھی۔“

ہیسوں صدی کی تیسری دہائی میں کاغدریں کی تحریک نے بڑے منظم طور پر تعلقداروں کی اقتصادی اور سیاسی بیانوں کو مزرازل کر دیا۔ زمین داروں کی پارٹی کو 1937ء کے انتخابات میں لکھست قاش ہوئی۔ 1939ء کے یونیٹمنٹسی ایکٹ کا پیغام بہت واضح اور بالکل صاف تھا۔ ہر شخص، زمینداری نظام کے خاتمے کا بڑے اشتیاق اور بے چینی سے انتظار کر رہا تھا کہ جس کے بعد زمینداروں اور تعلقداروں سے ان کی ریاست کا بڑا حصہ لے لیا جائے گا اور زمین کاشت کرنے والے کو مل جائے گی۔ ”پاکل پن کی کتنی فتیں ہوتی ہیں“ ایک نوجوان مریض نے سوال کیا، جواب میں لکھنو کے ایک مشہور ذاکر نے کہا، ”اوہ میں جتنے تعلقدار ہیں۔“

اوہ کے تعلقدار اور ان ہی کی طرح مغربی یوپی کے تعلقدار ایک ایسے سماج میں حملوں کے ہدف تھے جو عوامی سیاست، بالغ رائے دہندگی، اپنے سیاسی اور اقتصادی حقوق کے مطالبات کرتے ہوئے نئے طبقات اور طبقے اور ملک میں ایک عام سیاسی بیداری کے زیر اثر تیزی سے بدلتے تھے۔ دوسری دہائی کے اوائل میں کسان اتحادیشن نے اکٹو کا گدریں کے اثر سے آزاد، کسانوں میں ایک بے مثال شور کو بیدار کیا اور ان کے اندر نظام کی ہمانصفوں اور عدم مساوات کا شدید احساس پیدا کر دیا۔ ابتدائی گاندھی وادی تحریکوں نے، ان میں اختلاف کرنے، احتجاج کرنے اور انجام کار اراضی کے احتساب نظام کی بخوبی کرنے کی اپنی ملاصدیوں پر اعتقاد دیکھنے کی روح پھوک دی۔

تعلقت دار، جن میں سے بہتوں نے اپنے گل، حولیاں اور امام باڑے بنا رکے تھے اور برٹش اٹلیا ایسوی ایشن اور نیشنل ایگزیکٹو پارٹی سے تجزیجی محبت کی پیشیں بھی بڑھائی تھیں۔ لکھنو اور جوار لکھنو کے اضلاع میں سیاسی رجحانات پر

چکھے بہت اڑا نداز نہیں ہوئے۔ پھر بھی لکھنؤ اہم قوی اجتماعات اور تحدید اجتماعیوں کا سرگرم مرکز رہا۔ اپریل 1900 میں ہانگری ریزولوشن کے خلاف اتحاد کا خاکہ، جس نے ہندی اردو کا تعاون شروع کیا ان بڑی بڑی جو جمیعوں میں ہی بنا تھا۔ اسی عی ایک مینگ میں نواب محسن الملک نے یہ شعر پڑھا۔

چل ساتھ کہ حسرت دل محروم سے لکھے  
عاشق کا جنازہ ہے ذرا دھوم سے لکھے

1904 میں محن انجوکیشن کانفرنس یہیں لکھنؤ میں ہوئی۔ تاریخی کامگیریں سلمیگ سیشن 1916 میں بارہ دری میں منعقد ہوں۔ اس کی میزبانی ٹیڈی میں مسلمان نوجوانوں کے صرپرست راجہ صاحب محمود آباد نے کی۔

عالم اسلام کے متاز و محترم عالم مولانا عبدالباری فرجی محل میں رہتے تھے، انہوں نے ہمان ہمی جی، علی یہ اور ان اور دوسرے کامگیری کی لیڈروں کی میزبانی کی، خلافت کے مسئلے پر ہر مقدس مقامات کے تحفظ جیسے محاذات میں مسلمانوں کی فکاتوں کے تدارک کے لیے حکومت پر زور ڈالنے کے لامحہ عمل تیار کیے۔ مولانا عبدالباری کا بہت دن ہوئے انتقال ہو چکا ہے، ان کے بیٹے مولانا جمال میاں، پاکستان چلے گئے۔ فرجی محل آج چوک میں توبیلی شہر لکھنؤ کے اخطالاط کی افرادہ اور مشتمل علمات کی طرح موجود ہے۔

زندہ دلان لکھنؤ کے ہجوم مختلف محلوں سے گزرتے تو انھیں یاد آتا کہ ان کا یہ شہر کس طرح کامیاب دیکھیا، اخبار کے اڑیشروں، اردو اور ہندی کے متاز اور یہ اور شاعروں کا مسکن رہا ہے۔ ان لوگوں میں بہت سے تینیں پیدا ہوئے اور تینیں بڑے ہوئے، بہت سے قرب و جوار کے قصبوں سے بہتر زندگی کی تلاش میں یہاں آئے اور آکر رہ گئے۔ قصبات سے آئے والے یہ لوگ اپنے ساتھ قصبائی معاشرت سے بھی ہوئی نفاستوں اور رعنایوں کو بھی لائے۔ انہوں نے کلائیکی شہر و ادب پڑھا، دوستوں کے ساتھ چوک کی ذیرہ دار طواں کو پاس بینھ کر گانے نے۔ رسوم، رواجوں

اور روانگوں میں عملی طور پر شرکت کی۔ انہوں نے عید بھی منائی اور دیوالی بھی اور اسی سبجدی اور احرام کے ساتھ حرم بھی۔ معاشرت کے اس مشترکہ ذہنگ نے، اپنا پرتو ڈال کر لکھنؤ میں ایک بلوان سیاسی پلٹر کی بنیاد رکھی۔ وقتاً فوتاً مذہبی اختلاف سامنے آئے مگر یہ تنازعات برقوں کے درمیان میل و محبت اور بھائی چارے کے تانے پانے کو کمزور نہ کر سکے۔

☆ ☆ ☆

وجود رفت کے سامنے میں، ایک بے اطمینان اور بے چین زندگی گزارتا ہوا یہ لکھنؤ سید عزیز صیں، جگ موہن سکھ اور پردوپ کمار سکینہ کا گھر تھا۔ باہمی محبت کے پروردہ یہ مہذب لوگ ایک دوسرے کو برسوں سے جانتے تھے اور ایک دوسرے سے محبت کرتے تھے۔ جگ موہن اور پردوپ کی، جو ایسے گھرانوں میں پلے بڑھے تھے جہاں کامیابی قدرت کا عظیہ تھی اور موقع بن مانگے ملتے تھے۔ عمریں بھیں اور تم کے درمیان تھیں۔ تربیت یافتہ انجینئر جگ موہن کو ہاتھ نے اپنے بیہاں ملازم رکھ لیا۔ پردوپ نے کلکتے سے میڈیل ڈگری لی تھی، وہ لکھنؤ کے میڈیل کالج میں سرجن تھا۔ جگ موہن نسبتاً معتدل مزاج تھا اور طنز و مزاح کا عادی، پردوپ کسی قدر وقت پسند اور ناسخ قسم کا آدمی تھا۔ عزیز، علی گڑھ کا گرجی بجیرت لکھنؤ یونیورسٹی میں تاریخ کا استاذ۔ وہ اب چیختیں برس کا ہوا تھا، اس کا خاندان اگرچہ امیر گھرانہ نہیں تھا مگر پھر بھی اچھی خاصی حیثیت کا مالک تھا۔ اس نے اپنے ذیپارٹمنٹ میں ایک اچھے استاد کی حیثیت سے اپنا مقام بنایا تھا۔ اس کے مزاج میں نشتر، اس کے جلوں میں تیکھاپن ہوتا تھا، اس کی سوچ میں شرارت اور ایک پنگاری سی دکھتی تھی۔ وہ انتہائی غیض و غضب کا اخیہر بھی کر سکتا تھا۔ سیاہ دش بھی تھا مگر اس کمر درے ظاہر کے پیچے ایک بے پناہ حسّس روح بھی جلوہ گلن تھی۔ وہ انتہائی ذمہ دار اور محنتی تھا۔ اگر کام ہوتا تو وہ رات رات بھر لگ کر کام غتم کر سکتا تھا۔ بعض لحاظ سے وہ اپنے والد کی طرح تھا۔ باریک موچھوں کے ساتھ قدیم ٹکھوہ کا مظہر۔ اس کے والد صاحب کو موستقی اور اوب

سے شدید لگاؤ تھا۔ ساتھ ہی وہ کئی زبانوں پر عور رکھتے تھے۔ سنسکرت یعنی کا شوق انھیں بہت بعد میں ہوا، انہوں نے اسے محض ایک مشغلوں کی طرح اپنایا مگر اپنے ایک بھی استاد کے نبی علّم کی مدد سے اتنی سنسکرت یکھ لی کہ پھر بولتے اور لکھنے میں انھیں کوئی دشواری نہیں رہی۔

محضرا یہ ہے کہ ان تینوں نے زندگی کا مقابلہ بڑی جوانمردی اور سرخودی کے ساتھ کیا۔ ہندستان اور دوسری بجھوں پر ہم روز ہونے والی تبدیلیوں کی طرف سے سیاسی طور پر بیدار اور حساس، ان کی روزانہ کی مصروفیت اخبار، ایک نہیں دو دو کا غائر مطالعہ کرنا تھا۔ انہوں نے لکھنؤ کی متعدد سیاسی تحریکوں کے بارے میں سا بھی تھا اور پڑھا بھی تھا، مثال کے طور پر 1942 میں جب گاندھی جی نے انگریزوں سے ہندستان چھوڑ دینے کا مطالبہ کیا۔ جگ ہو ہن کے ماموں جنموں نے اس کی تعلیم کا سارا بار اٹھایا تھا، متنا پور میں گرفتار کر لیے گئے۔ انہوں نے اسے سلطنت برطانیہ کی بنیادوں پر گاندھی جی کی آخری یلغار ”ہندستان چھوڑ دو“ کی تحریک کے بارے میں بہت کچھ بتایا تھا۔ عزیز کو لکھنؤ میں سائمن کیشن کے خلاف ہونے والی شورش، حضرت عین میں زریں اور اشیش روڈ والے میدان پر ہونے والے عوای جلسے اور ”سائمن گو بیک“ کھٹے ہوئے غباروں کا اڑتا بھی یاد تھا مگر سب دھنلا دھنلا۔ اُس وقت اس نے نہرو، گوبنڈ بلحٹ پت اور چودھری خلیق الزماں کو دیکھا تھا۔ ان لوگوں کو دوبارہ دیکھنا اس کے مقدر میں نہیں تھا۔

1947-48 میں لکھنؤ ہندو مسلم فوادت سے پاک رہا تھا۔ لیکن عزیز، پردیپ اور جگ مونہ نے جبلی طور پر محسوس کر لیا تھا کہ ملک کی تقدیم نے ان کے شہر پر بھی کئے گئے سائے ڈال دیے تھے۔ ان کے محدود تاریخی تجربات آہستہ ان کے اجتماعی شور میں سر ایت کر گئے تھے۔

یقظت کے آخری دنوں میں یہ لوگ شعر و ادب کا مطالعہ کیا کرتے تھے۔ ان کے پسندیدہ ادبیوں میں جارج برنارڈ شاہ، رابندرنا تھر ٹیگور، قاضی نذرالاسلام، فتحی پرم چند اور ایم فارستر (E. M. Forster) تھے۔ اردو شاعری ان سب کا دوسرا بڑا شوق

تمہارے عزیز اپنا کافی وقت علاوہ فضلاً اور ادیبوں کے ساتھ گزارتا تھا۔ اردو اور فارسی کے معروف عالم تاجر پروفیسر سید مسعود حسن رضوی اس کی پسندیدہ شخصیت تھے۔ وہ گاؤں یونیورسٹی سے ایک کائے گذشت لکھنؤ کی پاتیں کرتے۔ لکھنؤ کی جاندار ثقافتی زندگی اور کال علم بڑا گمراہ اور دقیع تھا۔ میر ہبھر علی انہیں کے بارے میں مسعود صاحب دیگر ان سے ایک سال بعد۔ یہ دونوں غیر معنوی مرثیہ گو تھے۔ بہت دن ہوئے تدوہ العماء کے مؤسس اور مولانا آزاد کے انلکھوں گرد شمل نعمانی نے موازیت انہیں دیگر کے نام سے ایک کتاب لکھی تھی۔

جیساں ضلع ہردوئی سے جب بھی ان کے دوست ہمایوں ظفر زیدی، لکھنؤ آتے تو یہ لوگ بس اڈے کے قریب کچھری روڈ پر آصف قدوائی کے مکان پر جمع ہوتے اور وہاں غالب کی غزلیں پڑھی جاتیں۔ حق میں بھی بھی ہمایوں سب سے الگ حالی کی مددس گنتیا شروع کر دیتا۔

اس شام یہ لوگ محمود آباد ہاؤس کے نزدیک قصر باغ میں ایک دوست کے مکان پر جمع ہوئے۔ محمود آباد ہاؤس معدوم برٹش ائیشی ایش کا مرکز بھی رہا تھا اور راجہ صاحب محمود آباد کی رہائش گاہ بھی۔ راجہ صاحب نے مطالبه پاکستان کی حمایت کرتے ہوئے اپنا بوریا بستر پینا اور کراچی چلے گئے۔ ان کے خاندان کے دوسرے افراد بہر حال عمارت کے مرکزی حصے میں رہتے ہیں۔ راجہ صاحب کی بیوی، رانی صاحبہ آف بلبر اپنا زیادہ وقت، روزے رکھنے اور نمازیں پڑھنے میں گزارتی تھیں۔ کچھ کھانے پینے سے اس وقت تک انکار کرتیں تھیں جب تک کہ ڈین بو اور رحمیں بی بی انہیں یہ نہ پتا تھیں کہ کھانا کھانا اور پانی پینا احکام خداوندی (استخارہ) میں سے ہے۔ ڈین بو اور رحمیں بی بی عموماً اس بات کو یقینی ہنا لیتی تھیں کہ بیجم کئی روز کی بھوکی ہو چکی ہیں۔ اس کے بارے میں ڈین بو اور رحمیں بی بی ملازموں کو بتاتیں کہ یہ بھی اللہ کی نرمی تھی۔

بہر حال رانی صاحبہ اور ان کی مصحابتیں دھائیں نہیں خواتین ماہ محرم کا

انتظار کرتیں، محروم کے چاند سے ایک دن قبل یہ سب خواتین اپنے برقوں اور اپنے سیاہ ماتھی نیساں کو باندھ بوندھ کر ضلع سیتاپور میں محمود آباد جانے کی تیاری کر لیتیں۔ یہاں قلعہ محل میں جا کر جہاں کسی زمانے میں یونپی کے لفعت گورنر ہارکورٹ بٹلر رقص و موسيقی کی محفلوں سے محظوظ ہوا کرتے تھے، کربلا میں رسول کے نواسے کی شہادت کے غم سے ڈھال یہ خواتین، ایک طویل زمانہ تا تم میں گزار تیں۔ یہ ماتھی تقریبات مہینوں چلا کرتیں۔ اس زمانے میں ساری زندگی جیسے نسبہ جاتی، معتقدین، جن میں ہندو ہوتے اور مسلمان بھی، یا حسین یا حسین۔ علی مولا علی مولا دبراتے ہوئے جلوں میں شرکت کرتے۔

انہائی تعلیم یافت اور نہایت نشطیق راجہ صاحب محمود آباد اودھ کے مشترک تہذیبی ماہول کے پروردہ تھے۔ ان کے لیے پاکستان کا سفر اجنبی سرزین کا ایک تھا سفر تھا۔ اپنی بیوی، اپنے بیٹے، بھائی اور دوسرے رشتہ داروں کو چھوڑنے کا ان کا فیصلہ خود ان کے لیے بذا تکلیف دہ اور اذیت ناک تھا۔ کراچی کیوں؟ لکھنؤ کیوں نہیں؟ تعلقہ داری، محل، قلعہ اور لام باڑہ سب کچھ چھوڑ کر ایک ایسی سرزین میں کیوں رہا جائے جو ان کی اپنی نہیں تھی؟ سوال کا جواب صرف اور صرف راجہ صاحب کے پاس تھا۔ اگرچہ وطن چھوڑ کر جانے والے اور بھی تھے۔ ہزاروں افراد اسلام اور مسلمانوں کی تختہ بست پاکستان جانے والے قافلوں میں شامل ہو گئے۔

کچھ ہی دن قبل، عزیز، جگ موہن اور پردیپ مسافروں سے بھرے ہوئے ریل کے ایک ڈینے میں بیٹھ کر آزاد ہندستان کی راجدھانی گئے تھے۔ وہاں انہوں نے دریائیخ کے علاقے میں، کہ جہاں ہندستانوں کو 1925 کے بعد ہی رہنے کی اجازت ملی تھی، ایک ہوٹل میں قیام کیا اور بڑے جوش و خروش اور سمرت کے ساتھ جشن آزادی کی تقریبات میں شریک ہوئے۔ انہوں نے متعدد جلوں میں شرکت کی اور 16 اگست کو لال قلعے پر ہونے والے عوای جلیے میں خاص طور پر شریک ہوئے۔ اخباروں میں واقعات کی خبریں پڑھیں، آل اندیا ریڈیو پر خبریں سنیں، 18 اگست والی نہدوں کی دہ تقریب سے جس میں انہوں نے پانچ دریاؤں کی آفت زدہ سرزین کے

بائیں سے مبرد سکون سے رہنے اور امن و شانی برقرار رکھنے کی اچل کی تھی۔

ملک کے مختلف حصوں سے آنے والے لوگوں کے ان بھروسوں سے بھی وہ بہت متاثر ہوئے جن میں شامل ہر ہر فرد کی پیشانی پر ایک روشن مستقبل کے یقین کی چک تھی۔ وہ اگست کے سورج کی طیش نے اگرچہ انھیں عمل کر دیا تھا مگر ان کے جوش و خروش میں کمی نہیں آئی۔ نوجوانوں اور بودھوں نے، سب ہی نے موسمی کی دھونوں پر رقص کیا، گیت گائے اور نمرے لگائے۔ فنا بھارت ماٹا کی تھے اور بندے ماترم کے پر جوش نعروں سے گونج گئی۔ دریا تک کی ایک گلی سے جہاں ڈاکٹر مختار احمد انصاری کا گھر ”دارالسلام“ تھا کچھ بچوں کے گانے کی آواز آئی، ”سارے جہاں سے اچھا ہندستان ہمارا۔ ہم بلبیس ہیں اس کی یہ گفتاں ہمارا۔“ کسی نے کہا کہ گھر کا وہ فوارہ خلک ہو گیا ہے جس کے پاس بینہ کر گاندھی جی نے 1931 میں واپسی اے لارڈ اردون سے اپنی گفتگو سے قبل اپنے ساتھیوں سے صلاح و مشورہ کیا تھا۔ کسی اور نے اطلاع دی کہ گھر بکنے والا ہے۔ گاندھی جی نے 13 اکتوبر کو اپنی پر ارتھنا سجا میں کہا کہ یہ کیسی شرم کی بات ہے کہ ڈاکٹر انصاری کی بیٹی زہرہ اور ان کے شوہر شوکت اللہ انصاری کو ہندوؤں اور سکھوں کے مخلوقوں سے خوفزدہ ہو کر گھر چھوڑ کر ایک ہوٹل میں رہنا پڑا۔ گاندھی جی نے تھوڑی بہت اردو، جو انھیں آتی تھی، زہرہ انصاری سے سمجھی تھی۔

شہر کی مصروف سڑکوں اور گلیوں سے گزرتے ہوئے عزیز، جگ موہن اور پردیپ ان بھرے ہوئے ہندو اور سکھ پنہا گزینوں سے ملے جن کے گھر تباہ ہو چکے تھے، جن کے دوست احباب اور رشتہ دار مسلمانوں کے مشتعل بھروسوں کے ہاتھوں قتل کیے جا پکے تھے۔ جذبات قابو سے باہر ہونے کی حد پر آپکے تھے۔ لکھنؤ میں رہنے کی وجہ سے ان تینوں کو نہ تو مذہبی تفریق کا کوئی احساس تھا اور نہ ہی ملک کی تقسیم سے آنے والی جراحت کا کوئی اندازہ۔ ان کے شہر میں تو کبھی کبھی ہندو مسلم نہیں شیعہ سنی جھگڑے ہو جاتے تھے۔ 1947ء میں دونوں فرقوں کے مابین تعلقات کشیدہ تھے مگر تکمیل نہیں تھے۔

محرم میں جب چوک سے قفریے کربلا جاتے تو پردوہپ کی امداد قبور کے ساتھ نیچے پاؤں کرbla تک جاتیں، عاشورے کے دن، دوسرے شیعوں اور سیتوں کی طرح روزہ رکھتیں۔ عبدالحیم شریر نے لکھا ہے کہ گیوں میں جب دل بلا دینے والے مرثیوں اور ان کے ساتھ ہونے والے میں کی آوازیں آتی تھیں تو ہندوؤں کے گمراوں میں بھی سماں چا جاتا تھا۔ عزیز کا خاندان ہر تہوار کے موقع پر، پردوہپ کے گمرا جاتا، اُس کے لڑکے اور لڑکی کے لیے مخابیاں اور تختے لے جاتا۔ ہولی اور دیوالی بھی اس کے کلینڈر میں خاص دن تھے۔

جب یہ تینوں، دہلی کالج، شمالی ہندستان کے مسلمانوں کے نشانہ ٹانیہ کی زندہ علامت کے شامدار دروازے کے قریب پہنچنے تو سونپنے لگے کہ یہ کیا ہے جو غلط ہو گیا ہے، کیا بگڑ گیا ہے، لکھنؤ اور دہلی میں، لاہور اور لکھنؤ میں بلکہ ہر جگہ۔ اخباروں سے معلوم ہوا کہ باپو لکھنؤ میں ہیں، دہلی میں نہیں؟ آخر کیوں؟ ”ہندستان نائمنز“ نے جو وہ روز ہی پڑھتے تھے، قتل و غارت گری اور بھیانک تشدد کے واقعات کی خبر دی۔ دہلی کے کئی محلے نذر آتش کر دیے گئے تھے۔ وہ محلے جہاں ہندو اور مسلمان صدیوں سے ساتھ رہ رہے تھے۔ لال قلعے سے تھوڑی ہی دور ریلوے اسٹیشن پر ہزاروں پناہ گزینوں کا مجمع تھا۔ یہ لوگ لئے گمراہ اور لئے یادوں کے بوجھ تئے دبے ہوئے تھے۔ ان کی آنکھوں میں آنسو تھے اور زبانوں پر آتش زنی، لوت مار، عصمت دری اور کشت و خون کی کبھی نہ ختم ہونے والی کہانیاں تھیں۔ کہانیاں جو عزیز نے نازی جرمی کے بارے میں پڑھی تھیں۔ اسی حضرت نظام الدین اسٹیشن سے نرینیں پاکستان کی طرف جاتی تھیں اور نفرت اور انتقام کے پیشہ وروں کے پھیلائے ہوئے موت کے جالوں کی طرف۔ ان میں سے کچھ نرینیں اپنی منزل مقصود تک پہنچ جاتی تھیں اور کچھ واہدہ مارڈر سے پہلے ہی قتل و غارت گری اور بربریت کا ٹھکار ہو جاتی تھیں۔ موت کا آسیہ ہر جگہ چھایا ہوا تھا۔

گاندھی اور نہرو نے اس تصب اور انتقام کے خلاف اپنی آواز بلند کی، مگر ان کے ساتھی سردار پنیل کے ذہن میں کچھ اور ہی تھا۔ افسوس ہے کہ غرنے بھی ان

کی لوغا نہیں تھیں اور ان کے عکس کو کم نہیں کیا تھا۔ جارحانہ خودا ہندوی سے سرشار انہوں نے اقلیتوں کے اعتدال اور بھروسے کو قائم رکھنے کے لئے کچھ نہیں کیا۔ اس کے برعکس انہوں نے مسلمانوں کے پاکستان جانے کی ہت افزائی کی اور اجرے ہوئے لوگوں کی بازا آباد کاری کہاں اور کیسے ہواں پر بھی پابندیاں عائد کر دیں۔ جب ہزاروں میواتیوں کی بازا آباد کاری کا مسئلہ سامنے آیا تو ان کی پریشانی ان اجرے ہوئے لوگوں کی حالت زار نہیں تھی، اس کے بجائے ان کے سامنے مسئلہ یہ تھا جیسا کہ انہوں نے راحت اور آباد کاری کے وزیر کو بتایا تھا کہ خالص مسلمانوں کے گاؤں، اور ایسے گاؤں کی ایک ٹھیک قیام سے کس طرح پچا جائے۔ خود راجدھانی میں امن و قانون کے رکھوں، کہ جن کا سربراہ وزیر داخلہ تھا، کی ہاکوں کے نیچے جرائم ہوتے تھے۔ جس میں مشرقی چخاپ سے گئے ہوئے مسلمان پناہ گزینوں کی چھوڑی ہوئی الٹاک کے بدلتے یہاں مسلمانوں کے گروں پر ہندو اور سکھ شرہزادیوں کے زبردستی قبضے بھی شامل تھے۔ ستمبر 1947 میں لیروں کے بڑے بڑے گروہوں نے لٹن (Lutyen) کے بنائے ہوئے مدور بازار کنٹاٹ سرکس میں مسلمانوں کی متعدد دوکانیں لوٹ لیں۔ 3 اور 6 دسمبر کے درمیان دہلی اور اس کے آس پاس پانچ سو افراد، جن میں زیادہ تر مسلمان تھے، مارے گئے۔

عزیز، جگ موہن اور پردیپ کو گاندھی جی کا وہ کرب یاد ہے جس کا اظہار انہوں نے اپنی ایک پر ارتقا سمجھا میں کیا تھا۔ انہوں نے کہا تھا:

”رات کو میں نے ہلکی ہلکی بوندیں پڑنے کی آواز سنی، ایسی بادش سے عام طور پر راحت ملتی ہے، مگر میرا دھیان ان ہزاروں پناہ گزینوں کی اور گیا جو دہلی میں کلے کجھوں میں چڑے ہوئے ہیں، میں چاروں طرف سے سورکش ایک برآمدے میں آرام سے سورہا تھا مگر سوچ رہا تھا کہ اپنے بھائی کے خلاف اُوی کے خالم ہاتھ اُگرنے ہوتے تو ہزاروں مرد، مورثیں اور نیچے کلے آہان کے نیچے نہ ہوتے اور بھوکے پیاسے نہ ہوتے۔ بہت سی جگہوں پر تو یہ لوگ گئے

کئے پانی میں بھی ہو سکتے ہیں۔ کیا یہ سب ضروری تھا؟ اندر سے جو جواب ملتا ہے ” تو صرف ایک زوردار ” نہیں ” ہے کی آزادی کا، جو ابھی ایک سہیت کا پچھے ہے، پہلا پہل بھائی تھا؟ پچھلے تین سخنوں میں ان ہی خیالات نے مجھے تمہارے رکھا ہے۔ میرا مون (ناموشی) ایک وردان رہا ہے۔ اس نے مجھے خود اپنے ضمیر سے سوال کرنے کا موقع دیا ہے۔ کیا دل کے سب ہی لوگ پاکل ہو سکتے ہیں؟ کیا ان میں انسانیت کی کوئی رمق نہیں بھی ہے؟ کیا لکھ کی محبت اور اس کی آزادی سے ان کو اب کوئی تعلق نہیں رہتا ہے؟

یہ آزادی اپنی جلو میں اتنا دکھ، اتنی لفترت اور اتنی پریشانیاں کیوں لائی؟ دوسرے ان کی طرح روادار اور ایک دوسرے کی اقدار و روایت کا احترام کرنے والے کیوں نہیں تھے؟ یہ خاندانوں اور دوستوں کی اذیت تاک علاحدگی کیوں؟ ان کی دوستی کو کیا ہوا، ان کی برادریوں کا تانا بانا کہاں گیا دہ طبقاتی تھیکنی، جس کا تذکرہ مارکس نے بڑی تفصیل سے کیا ہے کیا ہوئی؟ تقسیم کیوں؟ یہ شہرو، آزاد اور پُلیل، سارے جہاں سے اچھا ہندستان ہمارا ملک کی چیز پھاڑ پر خاموش کیسے رہے؟ اختلاف کے یہ بیچ کبا

لے سارے جہاں سے اچھا ہندستان ہمارا ہم بلیں ہیں اس کی یہ گفتائیں ہمارا غربت میں ہوں اگر ہم رہتا ہے دل وطن میں سمجھو دیں نہیں بھی دل ہو جہاں ہمارا پربت دہ سب سے اونچا بھای آسمان کا گودی میں کھیلتی ہیں اس کی ہزاروں ندیاں اے آب ردو گنگا دہ دن ہے یاد تھوڑا کو مذهب نہیں سختا آجس میں ہیر رکنا یوتاں دصرد ردا سب مست گئے جہاں سے کچھ بات ہے کہ ہستی نہیں نہیں ہماری اقبال کوئی محروم اپنا نہیں تھا میں معلوم کیا کسی کو درد نہماں ہمارا (اقبال)

استعماری حکومت نے بولے تھے؟ اگر ایسا ہے تو ایک قدیم تہذیب کے داروں نے انھیں ایسا کرنے کیوں دیا؟ دوسرے الفاظ میں 'پانو اور حکومت کرو' (Divide and Rule) کی پالیسی پر عمل درآمد کیسے ہوا؟ کیا ہندستان کے حکام اتنے توڑا اور مضبوط نہیں تھے کہ وہ ملک و قوم کو متعدد اور خود اپنے گھر کو سلیقے سے رکھ سکتے؟ یا پھر ان کے ان لینڈروں نے انھیں چھوڑ دیا جنہوں نے ایک سیکولر سماج کے نظریے کو عملی جامہ نہیں پہننے دیا؟ یا شاید یہ نظریہ خود ہی الجھا ہوا تھا جیسا کہ محمد علی جناح اور ہندو کے قوم پرستی نے بہت خوش ہو کر دنیا کے ساتھ اعلان کیا تھا۔ کون جانے؟ نہرو کے پسندیدہ موضوعات ہدھ شفاقتیت اور سیکولرزم کہاں گئے؟ آخری تجربے کے طور پر کیا ملک ان تخصیصی اور ثقافتی رہنمائی کو جیلیں کے لیے پورے طور پر تیار نہ تھا؟ اگر نہیں تھا تو پھر گوتم بدھ، اشوک، اکبر اور گاندھی کے ہندستان کے لیے پرداہ غیب میں کیا ہے؟

جگ موہن اور پردیپ کو ان سوالوں نے ہفتلوں مہینوں پریشان و منظر براکھ۔ حقیقت جانتے کے اپنے جوش میں انہوں نے حضرت مسیح کے یونینورسل بک ڈپ سے کتابیں خریدیں اور رات بھر بیٹھے پڑھتے رہے۔ تاریخ کے بارے میں کچھ بہت نہ جانتے کے باوجود وہ جیسیں میں کی ہسترنی آف برلن اٹھیا اور اسی تھامس اور جی ٹی گیرٹ کی کتاب رائز ایڈنڈ فل قل مت آف برلن زول ان اٹھیا میں استعماری تعصب سے ذرے سے ہے ضرور۔ کیمرج ہسترنی آف اٹھیا معلوماتی تھی مگر انتہائی دقیق۔ آرسی موجوداً، اچھی سی رائے چودھری اور کے کے دش کی کتاب این اوونسٹ ہسترنی آف اٹھیا، مسخر شدہ واقعات اور غلط بیانوں سے بھری ہوئی تھی۔ واحد کتاب جس کے پڑھنے میں انھیں لطف آیا وہ تھی تارا چند کی انقلابیں آف اسلام آن اٹھیں کلپر۔

ایک دن سے پھر کے وقت پردیپ نے جگ موہن کو مخاطب کرتے ہوئے کہا، "جگ، ان میں سے بہت سے تاریخ داں ماہی کی زبان میں بات کرتے ہیں بلکہ عموماً فرسودہ زبان میں۔ ذاکٹر تارا چند ایک اسٹھی ہیں، میں ان کے دسج تقطیع نظر سے اتفاق کرتا ہوں، کیوں نہ ہم اپنے تاریخ داں دوست سے رجوع کریں؟"

تینوں درست بخت میں ایک یا دو بار ملتے اور گھنٹوں باتم کرتے، بے شمار چائے کی پیالیاں فتح کرتے اور کچپے اور کہاب کھاتے۔ اس اتوار وہ چوک میں ملے۔ سورج ابھی ابھی ڈوبتا تھا اور اکتوبر کی ٹھنڈی ہوانے ان کی روحوں میں تازگی اور نئی زندگی پھوک دی تھی۔ لکھنؤ کے شرقا کے رفاه عام کلب سے گزرتے ہوئے انہوں نے تی لئکائی ہوئی گھاس کو سبزی مائل ہوتے دیکھا، درختوں میں نئی کو ٹپیں پھوٹی اور کلبیوں کو کھلتے ہوئے دیکھا۔ پر دیپ اپنی ظاہری رُج دُج کے بارے میں عموماً لاپرواہ رہتا تھا، وہ اکثر بے اصرتی کے سوت، ٹکنیں پڑی ہوئی قیصوں اور بے جوز رنگ کے موزوں میں ہی گھر سے باہر چل دیتا تھا۔ اس شام وہ اپنی نیلی شیر و اونی میں بڑے سلیقے سے ملبوس تھا۔ ”پانیر“ اخبار اس کے ہاتھ میں تھا جسے اس نے ابھی تک پڑھا نہیں تھا کہ اچانک بغیر کسی تحریک یا تغییب کے اس نے بولنا شروع کر دیا۔

”یہ تاریخ داں بھی کیا کواس کرتے ہیں! ہم انگریزوں کو کیوں دوش دیں؟“

چائے کی پیالیوں، میٹھے بکشوں اور دیر رات پر اٹھے کلبیوں پر ہونے والی گفتگو کا مرکز انگریزوں کے دور میں تاریخ فویسی کا موضوع تھا۔ بہت سے نام زیر بحث آئے۔ لین پول، ڈبلیو اچ مور لینڈ اور ونسٹ اسٹھ۔ بعد کو گفتگو کا رخ ترکی اور مغل عہد کے جائزے اور ہندوؤں پر جزیہ دینے کی پابندی، مندوں کی نیکست دریخت، جری قبول اسلام اور سلطان محمود غزنوی اور اورنگ زیب اور غیر مسلموں کے خلاف جہاد کرنے کے الزام کی طرف مزگیا۔ مگر ایسا لگتا تھا کہ پر دیپ کو بہر حال یہ جانے میں زیادہ دلچسپی تھی کہ آخر محمد بن تعلق، کشیر کے زین العابدین اور دکن کے متعدد ان حکمرانوں کا تذکرہ کیوں نہیں ہوتا جنہوں نے بہتر نظام چلایا۔ آرٹ اور تحقیقی ادب کی سر پرستی کی اور دوسرے لوگوں کے نہ ہی عقائد و رسوم کا احترام کیا۔

”بالکل درست“ مجھ موہن نے نہایت خوش ولی سے اتفاق کیا، ”ہمارے

رنجیت نگہ ایسے ہی تھے۔ فقیر عزیز الدین ان کے وزیر اعظم تھے۔“

عزیز نے بغیر کچھ بولے ہوئے اثبات میں سر ہلایا۔

”جیسا کہ تم جانتے ہو“ پر دیپ نے اپنی بات جادی رکھتے ہوئے کہا، ”ہم کا سعہ ہیں، میرے پہنچی فارسی، اردو اور ہندی پڑھتے ہیں اور امیر خرد، ملک محمد جائسی، کبیر، رحیم اور رس خان کا کلام سناتے ہیں۔ آخر ان سب کے بارے میں ہم اپنی تاریخ کی کتابوں میں بات کیوں نہیں کرتے؟ میں نے ان سے مسین الدین چشتی اور نظام الدین اولیا کے بارے میں سنا ہے۔ ایک ایسے زمانے میں جب فرقہ پرستی عام ہے، ان ہی کے محبت اور انسانیت کے پیغام کو وسیع پیلانے پر پہلانا چاہیے۔“

جگ موہن نے سر ہلاکا، ”صرف اسی وقت کیوں؟ ایک ہمارے جیسے وسیع اور متعدد ملائق میں، ہمیں فرقوں کی باہمی ہم آہنگی کے تذکروں کو پھیلنے کی ضرورت ہمیشہ رہے گی۔ جیسوں اور بدھ ہمبوں کے خلاف یہ ہمبوں کی جاگیت یا مسلم عکرانوں کے ہاتھوں ہونے والی مندروں کی نگفت و نیخت کی کہانیوں کو دہرانے سے کیا حاصل؟“ اور Pluralism اور Syncretism جیسے بھارتی مجرکم الفاظ میرے لیے کوئی معنی نہیں رکھتے۔ ”مگر میں یقیناً یہ سمجھتا ہوں کہ تنوع میں اتحاد و یک رکھی واحد نصب العین ہے جو ہماری عمومی زندگی میں ہمیشہ ہمارا رہنا ہوتا چاہیے۔ بصورت دیگر مجھے ذر ہے کہ ہم نکلوے نکلوے ہو جائیں گے گر پڑیں گے۔“

”ٹکف نہ طرف، حق تو یہ ہے کہ مجھے متصب تاریخ دنوں کی تحریروں اور لکھنؤ میں مسلم یتیمیوں کے پیانات میں کوئی فرق نہیں دکھائی دیتا۔ دونوں ہی متصب بھی ہیں اور نیک نظر بھی۔“ عزیز نے قطع کلام کرتے ہوئے کہا۔

”یار، عکر ہے کہ تم بولے تو۔ آج کل تم عمونا خاموش رہتے ہو۔“ پر دیپ نے نہڈے کا چوچھا کابب فتح کرتے ہوئے کہا۔

”ارے جگ، تم نے اس کشمیری چائے کا کیا حشر کر دیا؟“، عزیز خوش مذاق سے بولا۔

”تم اتنے ذہین ہو“ پر دیپ نے اضافہ کیا، ”اپنے خیالات و نظریات میں اتنے متوازن ہو، تمہاری معلومات بھی ہم سے زیادہ ہے، تیریڈ یہ کہ تمہارا شمار

صف اول کے تاریخ دانوں میں ہوتا ہے پھر آخر اپنے خیالات سے ہمیں آگاہ کیوں نہیں کرتے، ان میں ہمیں شامل کیوں نہیں کرتے ہو؟“

عزیز نے شرماتے ہوئے اپنا پشمہ اتار لیا اور بولا۔

”ہاں، نجیک ہے، میرا خیال ہے کہ شاید دو تین برس ہوئے، فرانسیسی تاریخ داں Fernand Braudel نے سوال کیا تھا کہ کیا اپنے فرانس اور اپنے بے پناہ اثر و رسوخ کا شعور رکھنے والے الالمعزم مورخین کے بغیر تاریخ کا کوئی مطالعہ ہو سکتا ہے۔ ایڈماؤنڈ فارال (Edmond Faral) کے تاثرات کا حوالہ دیتے ہوئے Braudel نے مزید اضافہ کیا ہے کہ عظیم تاریخ کا یہ خوف کہ یہ پھر اپنے کو ذہراً نہ دے، ہی تھا جس نے عظیم تاریخ کا قتل کیا۔“

گفتگو میں جب بھی کوئی نام آیا، جگ موہن کی آنکھیں انہائی متوجہ ہونے کی وجہ سے نیم وارہ گئیں۔

”مجھے اب جانا چاہیے“ عزیز نے اچانک کہا۔ اس نے اپنی پیشالی سے پیدا پوچھا اور جلدی سے ناک پر چشمے کو درست کیا، ”ہاں ہستے بھائی (سجاد ظہیر) کل لکھنٹو آرہے ہیں۔ ہمارے شعلہ بیان مقرر کیونک نیتا شفیق نقوی اور ان کے پر جوش چڑو اور جمال قدواری نے ان کے لیے ایک جلسے کا اہتمام کیا ہے۔ پولیس اور ہی آئی ذی والوں سے بات کرتا ہے۔ یہ حضرات بہر حال پرانے پانی ہیں اور ہر حکومت کے لیے، وہ چاہے بدیکی ہو یا دلیکی، آنکھ کا تنکا ہیں۔ کیا تم نے نہرو کے اپنے سو شلست اور کیونک سابق ساتھیوں کے بارے میں خاترات آمیز اور ناقابل قبول کلمات نہیں پڑھے؟ بہر حال کیا تم اپنے تاریخ کے مطالعے کا سلسلہ بدستور چلا رہے ہو؟ یہ کتابیں جو تم نے خریدی ہیں ان میں تو کافی پیسے لگ گئے ہوں گے۔ مجھے امید ہے کہ یہ اس قسم کی کتابیں نہیں ہیں جن پر اکبر الدا آبادی نے پابندی عائد کر دی ہوتی۔ یعنی

ہم ایسی کل کتابیں قاتلوں ضبطی سمجھتے ہیں  
کہ جن کو پڑھ کے میئے باپ کو خبلی سمجھتے ہیں

پر دیپ نے بڑے زور کا تقدیر لکھا۔

”پیسے کا محاصلہ نہیں ہے“، اس نے بڑے مہذب انداز سے کہا، ”مسئلہ ہے ہمارے خوفناک جمل اور ناداقیت کا۔ دہلي کے سفر کے بعد احساس ہوا کہ خود اپنے وجود کے قیام اور اپنی اقدار کے تحفظ کے لیے ماضی سے رابطہ رکھنا اہم تھا۔ اس سے کیا ہوتا ہے اگر ہم میں سے ایک الجھنٹر ہے، یا ایک ڈاکٹر۔ ہمیں بھی اپنے لیے جگہ پیدا کرنی ہو گی اور اس کے لیے ہمیں خود اپنی تاریخ سے تعارف ہونا ہو گا۔ اور کچھ دنوں سے میں سمجھیدہ کتابیں پڑھ رہا ہوں، جن میں برٹر ائٹر رسل کی Sceptical Essays بھی شامل ہے۔ کل میں نے امین آباد میں پرانی کتابوں کی ایک دوکان سے ٹوائیں بھی کی کتاب میں اشٹی آف ہسٹری کا پہلا اڈیشن خریدا ہے۔

شام کے ڈھلنے کے ساتھ اور دوست آنے لگے، ان میں ہمایوں بھی تھا۔

”حضرات حسن اتفاق دیکھئے“، ہمایوں نے جو اپنی والدہ کو لکھنؤ میں کسی ڈاکٹر کو دکھانے لایا تھا، اعلان کیا، ”کہ میں نے بھی Braudel کی کتاب خریدی ہے۔ وہ بتاتا ہے کہ ساحل پر ریسرچ کرنے والے سمندر اور اس کی چیزوں سے کوئی تعلق نہیں رکھتے۔“ ”اکٹر مصنفوں“ اس کے کہنے کے مطابق چند شہزادوں، چند امراء کے قول و فعل اور ماضی کے غیر اہم اور سطحی واقعات ہیں میں الجھے ہوئے ہیں۔ یہ ساحل کی زندگی کی عظیم تحریکوں کو نظر انداز کرتے ہیں۔ Braudel کی خود اپنی دوچھپی تاریخ کی آہستہ خرام اور توتا پیش رفت کو مکشف کرنے میں ہے۔“

”عزیز بھائی، اکٹر تاریخ کی آہستہ خرام اور توتا پیش رفت کی کیفیت کو محسوس کریں۔ اکٹر، رات جوان ہے۔ تم بھی اپنی موقر و مستند رائے دو۔“ پر دیپ نے اصرار کیا، ”گلوں میں رنگ بھرے باونو بہار چلے۔“

عزیز مسکرا لیا اور اس سے پہلے کہ جانے کے لیے اٹھے، جگ موہن نے اس کے ہاتھ میں چائے کی ایک لور پیالی تھا دی۔

ٹھکریہ، عزیز نے زیر لب کہلہ

”ایک منٹ“ یہ کہتے ہوئے پر دیپ سلنتے سے گزرتے ہوئے اپنے دوست کو بیلو کہنے کے لیے اٹھ گیا۔ واہی پر چائے کی پیالی ہاتھ میں لیے ہوئے اس نے اپنا بات جاری رکھی، ”تم نے جو مصر میں پڑھا وہ فیضِ احمد فیض کا ہے۔ ہے ۲۴ میں نے انھیں ایک دفعہ سنائے، ان کے ساتھ جو حقیقی طبع آپدی، فراق گورکپوری اور تجارتی تھے۔ جوش نے جو اشعار سنائے تھے وہ مجھے آج بھی یاد ہیں۔

پھولوں کی اگر ہوس ہے خاروں کو نہ دیکھے  
عشرت کی ہے ذہن تو سو گواروں کو نہ دیکھے  
تمیر حیات ہے پیش نظر  
مذکر بھی مشتہ ہوئے مزاروں کو نہ دیکھے

جس شاعرے میں اس نے یہ اشعار سنائے تھے، اس کے سر میں ایک بار پھر گھبر کر اس نے بڑے جذباتی انداز میں اردو ادب کو انقلاب اور آزادی کا لوب قرار دیا اور بتایا کہ کس طرح ہندستان اس حیات بخش چشمے سے سیراب ہوتا رہا ہے۔ اردو کے، جارحانہ ہندی پرستی کا شکار ہونے پر اسے طیش تھا، اس نے اس بات پر بھی ذکر کا انہصار کیا کہ میر، غالب اور اقبال کی زبان آج کس طرح صرف مسلمان بستیوں کے گلی کوچوں میں سیک سیک کر زندہ ہے۔

ہمايون نے سگریت سلکائی، ایک لمبا کش لیا، نہنوں سے دھواں نکلا اور بولا،  
”خاک وطن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے۔“

”واہ واہ“، کسی قدر افسرده لبجھ میں جگ مون نے تعریف کی۔ ”بڑی حرمت ہوتی ہے کہ ایسی متول ادبی وراثت والی ایک خوبصورت دلکی زبان کس طرح خود ہمارے صوبے میں بغض و عداوت کا شکار ہوتی ہے۔ اردو بولتے میں کاسخنوں، کشميری پنڈتوں اور چنگاہیوں کی روائی دیکھو۔ تو پھر آخر اردو پر صرف مسلمانوں کی زبان ہونے کا الزام کیوں؟ ہم مشترکہ تہذیب کی، کپورٹ گلگر کی بات کرتے ہیں، مگر پھر بھی یہ کھدر دھاری دائیں پازد کے کامگری کی اس کی زہر آکوں خالافت کرتے ہیں۔ کیا

ہوا اگر اردو بولنے والوں کے کسی ملتے نے مطالبہ پاکستان کی حمایت کر دی؟ بہت سے بخوبی اور بچالی بولنے والوں نے بھی ایسا ہی کیا تھا، تو پھر صرف اردو ہی کیوں ہدف بنے؟ کیا یہ ہمارے ثقافتی ورثے کا حصہ نہیں؟“

”حضور“، ہمایوں نے بڑے فخری انداز میں وضاحت کی، ”آپ عوام کے دلائک کی کوتاہیوں کی نشاندہی کرتے ہیں اور بخوبی کی تبلیوں سے بنے ہوئے محل کی طرح سماں کر دیتے ہیں۔

ایسی ہنسی کو ضبط کرتے ہوئے پر دیپ بولا، ”You're on“

”کیوں؟“ عزیز نے سوال کیا، ”میکا ہم غالب کو بھول گئے ہیں؟ اس نے تو مسلمان سامعین یا اردو جاننے والے قارئین کے لیے نہیں لکھا۔ اسی تفریق اس کے نزدیک کوئی اہمیت نہیں رکھتی تھی۔ مذہبی اصولوں اور عقیدوں اور روایت پرستی کی پابندیوں سے اپنے آپ کو آزاد رکھتے پر انھیں فخر تھا۔ اور اسلام کے ظاہری آداب و رسوم کے لیے ان کے دل میں کم ہی جگہ تھی۔ بیان میں ہولی کے جشن دیکھ کر وہ مسرور ہو گئے تھے اور ہندوؤں کے اس مقدس شہر کو ہندستان کا مکہ فرار دے دیا تھا۔

”تم بالکل نیک کہہ رہے ہو“، ہمایوں نے اعلان کیا، ”ان کی اس وسیعی الفخری کا ثبوت فتحی ہر گوپاں تفتہ کے نام ان کا وہ خط ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ وہ ساری نوع انسانی کو اپنا رشتہ دار اور تمام مسلمانوں، ہندوؤں اور یہودیوں کو اپنا بھائی گردانے تھے ہیں۔ انہوں نے نہ تو فرقہ بندی کا کوئی طفح لگایا اور نہ ہی فرقہ پرستی کا کوئی انداز اپنایا۔ ۱۵ اور فروری ۱۸۶۹ میں جب ان کا انقلاب ہوا تو ان کے جنائزے میں بے شمار ہندوؤں، مسلمانوں، شیعوں اور سنیوں نے شرکت کی۔“

”اپنے موضوع پر دوبارہ لوٹنے ہوئے“ کچھ سبے سبے تجسم کے ساتھ عزیز نے کہا، ”میرا خیال ہے کہ یہ بات صاف کر دینا چاہیے کہ غالب ہی کی طرح میں بھی کسی شیعہ یا سنتی چربے کی بھروسی نہیں کرتا ہوں۔ مجھے بھی مسلم دانش ور یا مسلم تاریخ داں کہلاتا بالکل پسند نہیں ہے۔“

ہایوں نے ایک اور سُگریٹ سکھائی، ”اس کا کیا مطلب ہے؟“ اس نے سوال

لیکر

”ایک دفعہ مرزا غالب آہمان کی طرف دیکھ رہے تھے۔ بکھرے ہوئے تاروں میں ایک صرع انتشار اور بے تربیتی دیکھ کر انھیں بڑی حیرت ہوئی، اس وقت انھوں نے کہا، ”خود مقدار کے کسی کام میں نہ تو کوئی جواز ہے اور نہ ہی کوئی سب، ستاروں ہی کو دیکھو سراسر بد نعمتی — نہ کوئی تاب نہ کوئی نعم نہ کوئی حق نہ کوئی مغلبہ نہ ہی کوئی مرتب شکل۔ ان کا حکمراں، بہرحال، اقتدار مطلق رکھتا ہے اور کوئی اس کے خلاف ایک حرف زبان سے نہیں نکال سکتا۔“ جانتے ہو اس کا کیا مطلب ہے؟

عزیز ایک لمحے کے توقف کے بعد بولا، ”کیا تم نے اللہ آباد میں آرپی تپاہی کا نام سنا ہے؟ کیا انھیں کوئی ہندو مورخ کہتا ہے؟ تو پھر علی گزہ کے محمد حبیب کو ایک مسلمان تاریخ داں کی حیثیت سے کوئی دیکھا جائے۔ اگرچہ ان کے بہت سے اعزاء بھنوں خلیق الزماں پاکستان پلے گئے ہیں مگر ان کے والد محمد نسیم لکھنؤ میں رہتے ہیں۔ حبیب صاحب کے بھائی آسکنفورڈ کے تعلیم یافتہ محمد حبیب ہیں۔ وہ ولی میں جامعہ ملیہ اسلامیہ میں پڑھاتے ہیں۔ جامعہ وہ ادارہ ہے جسے علی برادران، حکیم احمد خاں ہو رہا اکثر انصاری نے قائم کیا۔ ایک زمانے میں محمد علی ہو رہا تھا علی کے نام زبانوں پر چھے ہوئے تھے۔ ان کے دماغ میں نئے خیالات اور نئوں تجویزوں سے بھرے رہتے تھے، اگرچہ ان میں سے خاصی تاقابل عمل بھی ہوتی تھیں۔ تحریک خلافت کے زمانے میں یہ دونوں گاندھی جی کے دوست تھے۔ اس زمانے کا مقبول گانا تھا۔

بولی نامہ محمد علی کی — جان بینا خلافت پر دے دو۔

عزیز نے اپنی بات ایک طویل وقفے کے بعد شروع کرتے ہوئے کہا۔ ”مجھے تو مولا نا آزو کے ایک بیشکت مسلمان کہے جانے پر بھی اعتراض ہے۔ کیا آپ

پنڈت نہرو کو ایک میلٹس ہندو کہیں گے؟

چائے کی پیالیوں کی کھڑک راہت میں قہقہوں کی آواز بھی شامل ہو گئی۔  
ہمایوں نے ایک لمبا شیل، سگریٹ کی راکھ اپنے ہندوؤں کے پاس جھاڑ دی۔

عزیز کجو سوچنے کی کوشش کر رہا تھا۔ اس غور و فکر کے بعد اس نے mindset کی بات کی، ان تعصبات کا تذکرہ کیا جو اس کے طالب علموں نے اپنے والدین سے درستے میں پائے تھے اور عہد و سلطی کی ہندستانی تاریخ کی اس منع شدہ تصویر کا ذکر کیا جو ان کے ذہنوں میں بنی ہوئی تھی۔ اس نے اپنے اپنے نظریاتی میلانات کے مطابق طرح طرح کی دیواریں کھڑی کرنے اور ہندستان کی تاریخ کو ہندو، مسلم اور بریٹش (کرپشن نہیں) ادوار میں تقسیم کرنے کا الزام تاریخ دانوں پر لگایا۔ اس کا کہنا تھا کہ تاریخ کی اس طرح کی ادوار بندی الماحا پیدا کرتی ہے۔ اس انداز فکر نے ان الگ الگ مذہبی فرقوں کے خیال کو تقویت پہنچائی جیسیں سیاسی، سماجی اور قانونی مقاصد کی خاطر ہندستانی سماج کی الگ الگ اکائیوں کی طرح پیش کیا گیا۔ ہندو اور مسلمان کی عام اصطلاح کا استعمال بھی غلط تھا۔ اس کا خیال تھا کہ واقعات کا تجزیہ محض ہندو یا مسلمان کے نام سے پہچانے جانے والے گروہوں کے باہمی تفactual کی بنیاد پر کرتا صحیح نہ ہو گا۔

محضرا اس کا کہنا یہ تھا کہ ہمیں مذہبی فرقوں کی آہنی حدود میں محصور ہو کر نہیں سوچتا چاہیے۔

”مجھے بتاؤ“ عزیز نے پوچھا، ”کیا میں اور تم دو مختلف قوموں کی نمائندگی کرتے ہیں؟ جانا کو خود اپنے ذاتی اور پیشہ درانہ تجربے سے یہ بات جانا چاہیے تھی کہ لوگوں کو ایک دوسرے سے الگ رکھنے میں ذات، مذہب سے بھی زیادہ موثر تھیمار ہے۔ انھیں یہ بھی جانا چاہیے تھا کہ ہندو اور مسلمان دونوں ہی باہمی اشتراک و تعاون کی ایک طویل تاریخ کے واثق رہے ہیں۔ پھر دیکھتے ہی دیکھتے وہ دو مختلف قومیں کیسے بن گئے؟ خود مسلمان کب ایک ہم آہنگ ہل رہے ہیں؟ اُس شیعہ و سنی فلسفات کے

بارے میں کیا خیال ہے جس نے خود ہمارے شہر کو کتنی بار ہلاکر رکھ دیا ہے؟ ایک اسلامی ریاست کی دکالت کرنے والے کیا مسلمانوں کو تقسیم کرنے والے علاقائی، لسانی اور شاخی مگرے اختلافات سے واقف نہیں ہیں؟ ہمیں بظاہی فرق کو رکن ہون بھائی اور پاس کی گلی میں رہنے والے قصائی عبداللہان قریشی ایک ہی مسلمان قوم کا حصہ ہو جاتے ہیں؟

آج ہم جماعت اسلامی کی ان کوششوں کا بڑا چرچا منتہ ہیں جو وہ مسلمانوں کو ہم آہنگ دیک رہ گئ اور اسلامی بنانے کے سلسلے میں کر رہی ہے۔ آخر کس لیے؟

عزیز اپنے یونیورسٹی کے تجربات کی بنیاد پر ابھی سائل کی وضاحت ہی کر رہا تھا کہ دیش نے اطلاع دی کہ ہمایوں کے والد صاحب کا نیلیفون آیا ہے۔ ہمایوں نیلیفون پر بات کرنے کے بعد آیا اور کہا کہ اسے چار بائیغ ریلوے اسٹیشن جانا ہے۔ ہر شادی اور غم کے موقع پر اپنے والدین کی نمائندگی کرنے والے فرمانبردار بیٹے کو اس کے باپ نے فرخ آباد میں ایک دور کے عزیز کے یہاں ختنے کی ایک تقریب میں شرکت کرنے کا حکم دیا تھا۔ فرخ آباد بہترین عطر بنانے اور کپڑے پر چھپائی کے لیے مشہور ہے۔ اس کی برقع پوش ماں، اپنے بازوں پر آدھا درجن کے تقریب امام ضامن باندھے، اپنی دو لوٹیوں کے ساتھ سوت رفتار پسخیر ٹرین سے ہردوں کے لیے روان ہو گئیں۔

”اس موضوع پر نہرو نے ضرور تقریر کی ہو گی“، بُجک موہن نے کہا۔

عزیز نے کوئی جواب نہیں دیا۔ اگرچہ نہرو نے کہا تھا کہ اگر قومیت کی بنیاد مذہب ہوتا تو ہندستان میں ایک نہیں متعدد قومیں ہوتیں۔ دو بھائیوں میں ایک ہندو اور دوسرا مسلمان ہوتا، ان کا تعلق دو مختلف قوموں سے ہوتا۔ یہ دونوں قومیں ہمارے اکثر گھاؤں میں، مختلف نائب کے ساتھ موجود رہی ہیں۔ یہ قومیں تھیں بلا سرحدوں کے، ایک دوسرے پر مغلب۔ ایک بھائی مسلمان اور ایک بھائی ہندو ساتھ ساتھ رہتے

ہوئے، ایک ہی زبان بولتے ہوئے، تقریباً ایک ہی جگہی رسوم و رواج کو برپتھے ہوئے  
اگلے الگ قوموں سے تعلق رکھتے ہیں۔

اگر ایسا تھا تو پھر نہادِ مسلمِ مجدد سے متاثر کرنے کے لیے 'ہندو مجدد' کی  
اصطلاح میں کیوں بات کی جائے؟ پھر بھی استعمار ہٹ سے قبل کے ہندستان اور ایسٹ  
انڈیا کمپنی کے ہندستان کے مابین تسلیم کے جو روشنیے ہیں ان کا اعتراف کرنا چاہیے۔  
دیسی میہمت کی تنظیم ایک ایسی ہی جہت ہے۔ جہت کی بات یہ ہے کہ علم و دانش  
کے موجود گروہ، مدلل مباحثوں کے اشائق اور ماتحت را بطور کے انداز ہی آج معلومات  
کی نشر و تقسیم اور تلاش و بازیافت کے جدید طریقوں اور شکلوں کا تعین کرتے ہیں۔

تاریخِ داں اس بحث میں الجھتے ہیں کہ آیا اگریزی حکومت کی وجہ سے  
ہندستان میں کوئی اساسی تبدیلی تھی یا نہیں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ مغل نظام کے  
پہلو بہ پہلو ابتدائی برطانوی نظام میں خاصی مماٹیتیں اور تسلیم نظر آتا ہے۔ سڑ ہوں  
صدی کے ساتھ یہ مماٹیتیں خاصی واضح اور مغبظو تھیں کیونکہ مردوں اور مغرب  
میں سکھوں کے بر عکس بھائیوں نے صوبائی حکومت کے اعلیٰ ترین عہدوں سے مغلوں  
کو ہٹایا نہیں تھا۔ انتظامیہ کی طرف دیکھیے تو گورنر اور لفぐٹ گورنر (میہمت میں)  
صوبیداروں کے برابر تھے۔ اکبر کے منصب داری نظام اور سول سرسوں میں بھی  
کارنوالس (گورنر جزل جز 1786-93 اور 1805) کے زمانے سے بڑی جہت اگریز مماٹیتیں  
ملتی ہیں۔ اوپنجی تھیں اور وہی نظم و ضبط۔ ہاں، اوائل کے طریقے اور تنظیم کے  
انداز مختلف تھے۔ لیکن اصول میں کوئی تبدیلی نہیں تھی۔ سیاسی اور عسکری خدمات کے  
بدلے میں جاگیریں اور انعام کے طور پر زمین عطا کرنے کی مغل روایت بھی جاری  
رہی، ایسے عطیات کے پانے والوں کو 1802-03 کی سراہا جنگ تک اطمینان سے رہنے  
دیا گیا۔

Ceded and Conquered Provinces کے برطانوی حکام نے عموماً فردی  
گان کے مغل ماہرین کی ہیروی کی۔ بندوبست استراری کی اساس سڑ ہوں صدی کی  
مغل حکومت کے طور طریقوں پر ہی تھی۔ تھامس منزو کا رعیت داری نظام

(Ryotwari) مغلوں کے اس ضبط کے نظام ہی کی ایک واضح خل خمی جو اس نے  
میسور سے چینی ہوئے علاقوں میں رائج دیکھا تھا۔

”تلل، تلل، تلل“ پر دیپ نے اپنے لہجے میں اپنے بس بھر جنمجالہت  
بیدا کرتے ہوئے کہا، ”مغلوں کے موجود ذہانیوں پر سلطنت کی، برطانیہ کی بنیاد سازی  
کے بارے میں سرشاری و سرت آخر کیوں؟ ہم نے اپنے بچپنے آقاوں سے درشت  
میں جو کچھ پلایا ہے سول سرس وغیرہ، اسے مسترد تو نہیں کر دیا، نہیں کیا ہا؟ پھر بھی  
میں اس بات کو ماننے سے انکار کرتا ہوں کہ مغلوں سے کلوٹل پادر میں تبدیلی کا مغل  
اتنا ہی آسان اور ہمار ہوسکتا تھا جتنا کہ آپ اور آپ کے قبیلے کے لوگ پیش کرتے  
ہیں۔

عزیز نے مگردن ذرا ہی خم کی، لمبی سانس لی اور کسی قدر شعوری انداز میں  
چاروں طرف نظر ڈالی۔

”معاف کیجیے گا“، پر دیپ بھر کر بولا، ”اگر حکومت برطانیہ اتنی ہی شفیق و  
مہربان تھی اور اس نے محض چند ہی جزوی تبدیلیاں کی تھیں تو پھر ہمارے لیذرروں اور  
مصلحوں کو ان کی موجودگی پر ناراضگی کیوں؟ مجھے بتائیے، میں جانا جاہتا ہوں کہ جنک،  
گوکٹے، گاندھی جی اور شہید بھگت سنگھ کس چیز کے لیے لڑ رہے تھے؟ غدر پارٹی اور  
ریشمی رومال والی سازش کا ہے کے لیے تھی؟ چمپارن، جلیاں والا باغ، چوری چورا،  
پاردوں اور نمک ستیہ گرہ کس بات کی علاقتیں تھیں؟ محض ایک واقعہ، ایک یاد یا محض  
ایک کنایہ اور استعارہ! آخر کیوں، دمہی اور شہری علاقوں کے ہزاروں عوام نے  
گاندھی جی کی ”ہندستان چھوڑو“ تحریک پر لبیک کہا؟ آخر کیوں؟ اگر وہ آباد کاروں  
سے مطمئن تھے تو انھیں اس اہمیل کو نظر انداز کر دینا چاہیے تھا۔

”میں اتفاق کرتا ہوں“، جگ موہن نے اقرار کیا، ”اگرچہ عزیز بھائی  
اعمار ہوئی صدی کے بارے میں بات کر رہے تھے نہ کہ ان تبدیلیوں کے بارے میں جو  
تو میت کے عروج کے زیراث ہو رہی تھیں۔ پھر بھی، استعماریت کی تاریخ کو، اس کے

وکیلوں اور اس کے بھت پہنیں کی خواہشات کے مطابق خانوں میں نہیں رکھا جاسکتا۔ مزید یہ کہ اپنے آپ کو کسی مخصوص صدی تک محدود کر لینے میں بھی کوئی ٹھنڈی نظر نہیں آتی۔ ایک طویل المدى تاثر ہم جیسے لوگوں کے لیے کہیں زیادہ سودا مند ہے۔ واقع نہاری اور تاریخ نویسی ایک مسلسل ہالہ ہے جو ضروری نہیں ہے کہ کسی اجتماعی فیصلے پر پہنچائے لیکن یہ خلف تاثر کی روشنی میں مااضی کو سمجھنے میں ہماری بہت مدد کرتا ہے۔“

یہ لوگ دیر رات گئے تک بات کرتے رہے۔

اپنی گھری دیکھنے کے بعد عزیز کو احساس ہوا کہ بہتر یہ ہے کہ وہ جا کر شیعہ کامج کے یوم تائیں کے موقع پر دی جانے والی اپنی تقریر کی تیاری کر لے۔

”تم لوگ اگر مجھے معاف کرو..... اس نے کھڑے ہوتے ہوئے اعلان کیا، مجھے بہت کام ہے، اپنی تقریر کو تیار کرنے میں مجھے کمی گھنٹے لگیں گے۔ اگر تمہارے سامنے کوئی اور کام ایسا آئے جس میں کہ تم سمجھتے ہو کہ میں تمہاری کچھ مدد کر سکتا ہوں تو مجھے بتاؤ دیا۔“ اس نے پردیپ سے ہاتھ ملاتے ہوئے کہا۔

ضرورت پڑنے پر اسے تانے کا بین دلاتے ہوئے پردیپ نے کہا، ”خدا حافظ“ گویہاں آنے سے پہلے کے مقابلے میں اب وہ زیادہ باخبر تھا مگر ابھاں، الجھن اور پریشانی میں کمی نہیں آتی۔

پردیپ اور جگ موہن اپنے گھر گئے اور عزیز اپنے گھر وہ رات گئے تک جاگتا رہا۔

دوسرے دن شیعہ کامج میں اس کی تقریر اچھی رہی۔ جب پردیپ اور جگ موہن یونیورسٹی آئے تو صحیح بڑی روشن اور دھوپ بڑی تکمیلی تھی۔

عزیز کا ہاتھ زور سے پکڑتے ہوئے کہ کہیں وہ اپنا خیال بدل نہ دے، جگ موہن نے جلدی سے پوچھ لیا، ”ہم کہاں بیٹھ کر باتیں کر سکتے ہیں؟“

عزیز سکرا دیا۔ وہ اس وقت بے تکلف اور یارباشی کے سوڈ میں تھا، ”اوپر،

میرا خیال ہے۔ اپر میرا آفس ہے۔ جھوٹا سا آفس۔"

عزیز نے سگریٹ بجھائی اور اسے گھاس پر پھینک دیا۔ اور اپنے ہاتھ اپنی نیالی نیل چٹون کی جبیوں میں ڈال لیے۔ سارے دوست اس کے بیچے بیچے زینے پر چڑھ کر اس کے ہام کی حختی لگئے ہوئے کرے میں داخل ہو گئے۔ کئی طالب علم دیوار سے بیک لگائے اور کئی کرے سے باہر زمین پر بیٹھے تھے۔ کرے میں فرنچپر برائے ہام تھا۔ اس میں پلاٹی ووڈ کی ایک میز اور لوہے کی تین فولادی چک کریاں پڑی تھیں۔ عزیز خود میز پر رکھے ہوئے اخباروں کے ایک ذہیر کے پاس بیٹھ گیا اور اپنے دوستوں کو کرسیوں پر بیٹھ جانے کا اشارہ کیا۔ وہ تقریباً پندرہ منٹ بیٹھے ایک دوسرے کو دیکھتے اور خرافات کا لین دین کرتے رہے۔ پردیپ نے، جو پتھی مارے بیٹھا ہوا تھا، اپنی جیب سے ایک چھوٹی سی نوٹ پک نکالی اور مشائق نکاہوں سے عزیز کی طرف نماز۔

"اچھا تو نئے ہندستان کی ابتداء کہاں سے ہوتی ہے؟" عزیز کی آواز گوئی۔

"میرے بعض ساتھیوں کا خیال ہے کہ اخخار ہویں صدی سے شروع کرنا کچھ بہت مناسب نہیں ہے کہ اخخار ہویں صدی کا زمانہ خود ایک غیر ذمہ داران، جھنجلاہٹ، طوائف الملوکی اور غلبے اور تسلط کا زمانہ تھا۔ انھیں انحطاط کی کہانی پہچیدہ اور غیر واضح معلوم ہوتی ہے۔"

"کیوں؟" پردیپ نے پوچھا۔

"اخخار ہویں صدی کا سماج" عزیز نے جواب دیا۔ "انحطاط اور طوائف الملوکی کے اس رسمی stereotype سے کہیں زیادہ متتنوع تھا جس کو شروع کے چند اگریز تاریخ دانوں اور کچھ ہندستانی مورخوں نے دوام بخشنا تھا۔ پہلی بات تو یہی کہ صوبے علاقائی بنیادوں پر مبنی ہوئی اکائیاں تھے جن میں مختلف طاقت ورگروں نے اپنے آپ کو مستحکم کر لیا تھا اور محنت (کام گاروں) اور پیداوار پر اپنے اختیار کی کچھ مضمبوں کر لی تھی۔ نتیجہ یہ ہوا تھا کہ سیاسی لا مرکزیت نے شاہی راجدھانیوں سے دور کے علاقوں میں اقتصادی تو انکی پیدا کر دی اور دریاروں (courts) اور حیدر آباد، پونا، ناگپور، گوالیار

اور حیدر علی کے میمور کے اجزاء و رو ساگی چھاؤنڈس (camps) کے اطراف بڑے بڑے زریں اور تجارتی کارباد کے جیائز سے وجود میں آگئے۔ ٹھیک ہے کہ تبدیلی کے جلو میں اقتصادی اقلیٰ، کسانوں کی بغاوت، سیاسی تغیر اور ہیر دنی جاریت بھی آئی۔ لیکن پھر بھی، سلطنت کے انحطاط اور استعمار کی آمد جیسے سیدھے خیال کے حدود دائرے سے باہر بھی بہت کم ہو رہا تھا۔

عزیز کے ہونٹ بھینج گئے۔ وہ رنگ پر آرہا تھا۔ ”اوہ، بنکال، پنجاب اور وسیع مرادخا عمل داری سے متعلق مطالعات و سائل کے انحطاط سے زیادہ ان کی ازسر نو تقسیم کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ یہ استدیز اودھ میں مرکزی اور جنوب کے ان اضلاع کے انظامیہ اور دہان کی سیاست میں استحکام اور اقتصادی ترقی کا اکشاف بھی کرتی ہیں جو اگرہ اور لاہور آباد کے صوبوں میں گنگا کے جنوبی کناروں کے قصبات سے مسلک تھے۔ دوسری طرف، ان مقامات میں جانوں کی بستیوں کے بننے کے نتیجے کے طور پر، پنجاب میں زریں خوشحالی تھی جہاں بیک وقت باقاعدہ بارش، وسیع دعیریں دریاگزار علاقے اور زرخیز زمینیں تھیں۔ دوسرے الفاظ میں مغل سماجی نظام کی نگفت و ریخت کرنے کے بجائے، انحصار ہوئی صدی کے بہت سے حکمرانوں نے، ترقی، احیاء اور حیات نو کے ایک نئے سلسلے کا آغاز کیا۔“

عزیز نے چاروں طرف ایک نظر ڈالی، اس کا چہرہ ہڑتات سے تکرر عاری

تھا۔

پردیپ اور جک موہن نے اگر عزیز سے ان لوگوں کے بارے میں سوال کیا ہوتا، جنہیں مذکورہ سلسلے میں فائدہ پہنچا تو اس نے انھیں یقیناً یہ بتایا ہوتا کہ زراعتی پہیداوار اور تجارت کی ترقی اور وسعت اور لگان کی نسبتاً زیادہ علاقوں میں وصولی نے تاثر جوں، سرکاری ملازموں اور زمین داروں کو فائدہ پہنچایا۔ اسی کے ساتھ اس نے انحصاروںیں صدی کے سیاسی نظام اور سماج کے اس مظراٹے پر تاریخ دانوں میں اختلاف رائے کی طرف بھی اشارہ کیا ہوتا۔ اگر اسے یہ بتایا جاتا کہ محض لرامبوں کی تاریخ کی بنیاد پر ہونے والی روایتی دو شاخی تقسیم رسمی اور ضابطے کی کارروائی تھی تو وہ اتفاق

کرتا۔ مگر اس نے اسے تسلیل و ترقی کے نظریات کے مقابلے میں، ہندستان کی سماجی اور اقتصادی تاریخ کے حقائق سے صفر و فضی طور پر زیادہ قریب قرار دیا ہوتا۔

ایک ایسے عہد کے مطالعے کے لیے، جب شاہی اختیار کنزور اور غیر محفوظ ہونے کے باوجود، ان سرداروں اور فرمازوں کے لیے اتحاد و معاونت کے مرکزی حیثیت رکھتا تھا جو اپنے اپنے علاقوں میں اپنے کس نل کی نمائش کر رہے تھے۔ ابے ایک دلی مرکز زاویہ نہاد سے اختلاف نہ ہوتا۔ مگر بھی یقیناً ایک ایسے سماج کے اقتصادی اور سماجی اسرار کو کھولنے کے لیے جو مختلف طاقتوں (عوامل) کے زیراثر بدل رہا تھا، اگرچہ تہذیلی تبدیلی بتدربیت تھی، علاقائی مطالعات کی اہمیت کو اس نے اچھی طرح جتا دیا ہوتا۔ اس نے اپنے دوستوں کو یہ بھی بتایا ہوتا کہ یہ وہ کچھ ہے جس کی چند تاریخی داں تعمیش شروع کر رہے تھے۔ مثال کے طور پر، یہ لوگ شامل مشرقی چنگاں میں تخلیل ریاست کے عوامل کو سمجھنے کی کوشش کر رہے تھے جہاں جنگاں اور تندروں جاؤں کو ذات کی درجہ بندی میں شودروں کی جگہ پہنچا دیا گیا تھا اور وہ اپنی پہنچان کو پہنچانے اور قائم رکھنے کی جدوجہد میں لگے ہوئے تھے۔ انکی تحقیق و تعمیش اس موجودہ بحث میں مدد کرتی ہے کہ آیا یہ رجحانات دلیل میں مثل اختیار و اقتدار کی چالوں سے بے نیاز اور آزاد رہ کر فردوس پا رہے تھے یا پھر ان کے پیچے ذات پات، رشتہ داری اور کلپنگ کی طاقت و روزگاریں بھی تھیں۔

‘بہر حال فی الوقت’ عزیز نے تقطیعیت کے ساتھ کہا، ”یہ کہا جاسکتا ہے کہ انحطاط و خوش حالی کی کوئی ایک تاریخ یا کوئی ایک قسم تمام علاقوں پر مسلط کی جانے والی نہیں معلوم ہوتی ہے۔“

پر وہ بپ اپنی نوٹ بک کے اوراق کو الٹ پلٹ کرتے ہوئے ایک دم بولا، ”تم کیا کہہ رہے تھے؟، ہندستان کے بارے میں کسی کہنے کا اس فرضی کہانی کے ہاتھی کی طرح ہوتا ضروری ہے جس میں پانچ تاپینا آدمی چانور کے جسم کے الگ الگ حصوں کو چھو چھو کر نہول کر ہم نوا ہو گئے تھے۔“۔

عزیز نے متوجه ہو کر ایک طویل لگھ پر دھپ پر ڈالی۔ اس نے یہ بھی دیکھا کہ جگ موہن ”لائن“ میگرین سے چلا ہوئی ایک تصویر کو دیکھ رہا ہے جس میں کاسابلانکا کافرنس کے موقع پر دھپ سے روشن ایک باغ میں روزولٹ اور ونسن چ پر ہل ایک دوسرے کے قریب بیٹھے ہوئے ہیں۔

”محترم دوست، اس سے پہلے کہ میں آگے بڑھوں، میں آپ سے درخواست کروں گا کہ میری بات کو غور سے سنئے۔

جگ موہن کچھ شرم سا گیا۔

”حضور، معافی چاہتا ہوں“، اس نے دبے دبے کہہ دی۔

عزیز نے اپنے دونوں ہاتھوں کو پھیلایا، شانوں کو جیبش دی، ”اگر یہ فلسفی برثراٹر رسل لکھتا ہے کہ تاریخ کو قابل دست رس ہونا چاہیے اور دریافتیں موضوعی رسائل، علی گردیوں اور غیر مطبوعہ مقالوں میں بند نہیں رہنا چاہیں۔ اس کا کہنا ہے کہ تاریخ دنوں کے لیے اگر انھیں اپنی سماجی ذمہ داریاں پوری کرنا ہے تو ترکیب و انتراج کا عمل بہت ضروری ہے اور میں بھی کرنے لگا ہوں۔“

جگ موہن کچھ بڑھایا جس کا مطلب ہم اپنے دوست کے دوست کے اس جذبے اور گن پر اس کا حیرت و استغاب قرار دے سکتے ہیں۔

”میا تمہارے لیے کوئی مستقر و مستند اور جامع ہندستانی موضوع کام کرنے کے لائق نہیں ہے؟“ اس نے بے جھجک پوچھ لیا۔

”نہیں، میں ایسا نہیں سمجھتا۔“ عزیز نے اپنے خصوصی متوازن انداز میں کہا، ”میں استعمار کی توسعی اور اس کے عواقب کے کچھ پہلوؤں کو، ایک گورکھ دھندے کی طرح، انتہائی محنت سے جوڑنے اور بخانے کی کوشش کروں گا، میں کسی انوکھی یا انی پیش کش کا دعویٰ نہیں کرتا ہوں کیونکہ میں تم سے جو کچھ کہتا ہوں وہ زیادہ تر مستند اور محقق تاریخ دنوں کی تحریروں پر مبنی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ کام ختم کرنے کے بعد میں مطالعے کی کتابوں کی فہرست منتک کروں۔ یہ میرے طالب علموں کے لیے

بھی مفید ہو گی۔

ایک فاضل مورخ سے تاریخ پڑھنے کے امکانات پر پردیپ کچھ بڑا مشناق و  
منظرب سالگا۔ ”او کے۔ یہ براز برداشت آئندیا ہے۔“

”نمیک ہے“، عزیز نے کسی قدر تقاضا کے ساتھ وہر لیا۔

”کبھی کبھی میرا انداز خیبرانہ ہو سکتا ہے کیونکہ میں مستقبل کے تاریخی  
رجحانات کا اور اک اور ان کی شناخت ان تحریروں کی بنیاد پر کرتا ہوں جو آج لکھی  
جاء ہی ہے۔ مثلاً تم ہی دیکھتے ہو کہ سو شل سائنسٹ کس طرح استعماریت اور قومیت  
سے متعلق اپنے نظریات اور اپنی تاویلوں پر نظر ہانی کرنے کا آغاز کرتے ہیں۔ مجھلی  
چند صدیوں میں ہونے والے ہمارے تجربات کی تاویلی نو کے لیے نئے مدرسے ہائے مدار  
وجود میں آئیں گے۔ مجھے امید ہے کہ ہم لوگ، انہیوں صدی اور اپنی حالیہ لفظیات و  
اصطلاحات سے آگے جائیں گے۔ قصہ مختصر میرے عزیز، کہنی کے زمانے سے لے کر  
آزادی کی صحیح تک کے واقعات کا میرا بیان، واقعہ قارئین کی بھوک کو تو شاید نہ مٹا  
سکے، مگر تم، جس نے ابھی کچھ بہت تاریخ نہیں پڑھی ہے شاید ..... میں اپنا جلد  
پورا نہ کروں گا۔ ہو سکتا ہے کہ کسی دن میں وہ سب ضبط تحریر میں لاوں جو میں تم  
سے کہتا ہوں، تم سے سنتا ہوں۔ یہ خیال میرے ذہن میں پک رہا ہے۔ لکھوں گا اور  
پھر دنیا کے سامنے اعلان کروں گا۔

لکھتے رہے جنوں کی حکایات خونچکاں

ہر چند اس میں ہاتھ ہمارے قلم ہوئے

عزیز کو میر، غالب اور اقبال کا حوالہ دینے میں بہت لطف آتا۔ سید احمد  
خاں، حکیم اجمل خاں، ڈاکٹر انصاری، آزاد، غفار خاں اور رفیع احمد قدوالی کا ذکر کرنا  
اسے اتنا ہی اچھا لگتا تھا جتنا کہ بیگل کے لوگ بکھم چڑھی، آر بندو گھوش، سوائی دویکا نزد  
اور بیگور کے ذکر سے اور کچھ پنجابی دیانتہ سرسوتی، لاچھ رائے اور سوائی  
شروعاتندر کے ذکر سے لطف انداز ہوتے ہیں۔ کبھی کبھی اپنے کسی خیال یا اپنی کسی بات

کو موڑ ہانے کے لیے کربلا اور شہادتِ امام حسین کے واقعات کو بھی استعمال کرتا۔ کیوں؟ اس کے بعض ساتھیوں کی سمجھتی میں نہیں آتا تھا۔ وہ یہ سمجھنے سے قاصر تھے کہ وہ خود ثقافت اور دانش دری کی کچھ مخصوص روایات کا پروردہ ہے اور ان سے نہیں زیادہ بانوں۔ دنیا کی تاریخ سے اس کی واقعیت اچھی تھی، مگر تاریخِ اسلام سے اس کی واقعیت کچھ اور بہتر تھی۔ اس کا دنیا کا تصور بدراالدین طیب تھی، ابجل خال، انصاری، غفار خال اور رفیع صاحب کے تصور سے مختلف نہیں تھا۔

”پھر وہ کون ہی جگہ ہے جہاں یہ آوازیں نہیں سنی جائیں گی۔“ وہ کبھی کبھی اپنی بیوی طلعت سے پوچھتا۔ ”ان کو اگر وہ اپنے بیانیہ میں نہ لائے تو اور کون لائے کا؟“

کچھ یرسوں سے علی گڑھ اور جامدہ کے مسلمان دانش در اپنے روشن خیال (بلر) درٹے کے بارے میں کچھ مدافعتی ہو گئے ہیں۔ عزیزان حضرات سے الگ تھا۔ وہ قومی نظریے کے شفاقتی اور نظریاتی بوجھ کو اخنانے کا اس کے پاس کوئی جواز نہیں تھا۔ اس کے والد نے ہندستان میں رہنے کا فیصلہ کیا تھا اس کے خرائیک تکریبیوں سے اور قوم پرست تھے۔ خود اختیاری (self determination) کے اصول پر پاکستان کی تحریک کی جب ان کی پارٹی نے حمایت کی تو انہوں نے پارٹی سے اتفاق نہیں کیا۔

عزیز کو لکھنؤ، علی گڑھ یا جامدہ ملیہ میں جب کبھی کسی سالانہ تقریری مقابلہوں میں بچ کے فرائض ادا کرنے کی ذمہ داری سونپی گئی تو اس نے ایسے موقعوں پر ہمیشہ مولانا آزو کی رام گڑھ کا گریس سیشن (1940) والی تقریر کا حوالہ ضرور دیا۔ اپنے سیاسی عقیدے کے اکھبار کا یہ اس کا اپنا طریقہ تھا۔

”میں مسلمان ہوں“ مولانا نے اعلان کیا۔

”اور فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ مسلمان ہوں۔ اسلام کی تیرہ سو برس کی شاندار روانیتی میرے درٹے میں آئی ہیں، میں چند نہیں کہ اب کوئی چھوٹے سے

چھوٹا حصہ بھی شائیک ہونے دوں۔ اسلام کی تعلیم، اسلام کی تاریخ، اسلام کے علوم و فنون، اسلام کی تہذیب میری دولت کا سرمایہ ہے لور میرا فرض ہے کہ اس کی خلافت کروں۔

بیشیت مسلمان ہونے کے میں نہ لیتی اور پلگر  
داہرے میں اپنی ایک خاص بستی رکھتا ہوں اور میں برداشت  
نہیں کر سکتا کہ اس میں کوئی مداخلت کرے۔ لیکن ان تمام  
احساسات کے ساتھ میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں جسے  
میری زندگی کی حقیقتوں نے پیدا کیا ہے۔ اسلام کی روح مجھے  
اس سے نہیں روکتی وہ اس رواہ میں میری رہنمائی کرتی ہے۔  
میں فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ میں ہندستانی ہوں۔  
میں ہندستان کی ناقابل تقسیم تھدوں قومیت کا ایک حصہ ہوں۔  
میں اس تھدوہ قومیت کا ایک ایسا اہم عضر ہوں جس کے بغیر  
اس کی عظمت کا پہلی لوحورا رہ جاتا ہے میں اس کی تحریکوں  
(پیاروں) کا ایک ناگزیر عامل (Factor) ہوں۔ میں اپنے اس  
دھرم سے کبھی دشبردار نہیں ہو سکتا۔

عزیز عمونا طالب علموں سے اپنی گفتگو کو ختم کرتے ہوئے انھیں دستی انظر ہونے اور دوسروں کو برواشت کرنے کی تلقین کرتا تھا۔ اس کا تاثر بہرحال یہ تھا کہ لوگوں کے روؤں میں تبدیلی کی رفتار مظہر کی تبدیلی کے مقابلے میں کمین ست ہے۔ ”کاش میں وہاں ہوتا“، پر دیپ نے جگ موہن کی طرف دیکھتے ہوئے کہا، ”مولانا کو داؤ دینے کے لیے۔“ ویسے عزیز بھائی خود بھی اتنی عی زوردار تقریر کر کتے تھے۔

"مجھے اتنا اعتماد نہیں ہے۔ بہر حال دسمبر میں حرم کے لئے میں علی گزہ کے ضلعے میں اپنے سوراٹی گاؤں جلاںی جا رہا ہوں۔ میری غیر موجودگی میں میرے خسر اقلیل مہدی، اس کہانی کو پورا کر دوس گے۔" ترقی پسند کہلاتے ہیں، اور انھیں میلکت

جدوجہد کے نشیب و فراز سے بڑی دلچسپی ہے۔ انھوں نے آری ڈت کی اقتصادی تاریخ ہند (Economic History of India) پڑھی ہے لور پرانے کاگری کی قوم پرستوں کی خیش کی ہوئی Drain Theory پر تقریر کرنے پر آمادہ رہتے ہیں۔ رجنی پام ڈت کی تحریروں کے معرفت ہیں۔ اقبال مہدی صاحب علی گڑھ میں خواجہ احمد عباس کے ہم عصروں میں تھے۔ ترقی پسند مصنفوں سے تعلق رکھنے کی وجہ سے وہ خیش پر یہ چند، سجاد غمیبر اور ملک راج آئند جیسے تحریک کے موسمیں سے بھی ملے ہیں۔ نوجوان شرعا علی سردار جعفری اور سفی اعلیٰ سے بھی ان کی واقفیت ہے۔ تھیس پتہ ہے؟ 1936ء میں ترقی پسند مصنفوں کی کانفرنس ہمارے عی شہر میں ہوئی تھی۔ پر یہ چند نے اس کی صدارت کی تھی۔ (رودولی کے چودھری محمد علی اس کی ریپیشن کمیٹی میں تھے) افسوس آپ لوگ ان چیزوں کے بارے میں بات نہیں کرتے۔ مجھے ذر ہے کہ اوب کی اس ترقی پسند تحریک کی تاریخ آہستہ آہستہ عوای حافظے سے محو ہو جائے گی۔

یہ محققوں اور معتدل پاتیں کر کے عزیز چلے گئے۔

تقریباً دو ہفتے گزرنے کے بعد تینوں دوست پھر ملے، اس دوران قتل، آتش زنی اور زنا کی کہانیاں زبان زد عالم تھیں۔ فطری طور پر، لکھنوں کے لوگ جو زندگی کے نشیب و فراز اور اس کی نیزگیوں سے مانوس تھے، نہ سکون رہے۔ زندگی حسب معمول چلتی رہی۔ اکثر لوگ اپنی زندگی سے مطمئن تھے اور سیاست دافوں کی تحریروں سے اپنے مغبوط ذہنی اور شافتی رشتہوں کو کمزور بنانے پر تیار نہیں تھے۔

بارہ دری سے، جو اب ایک دریاں جگہ ہے، ایک تھا تھا اسی آواز اقبال کی

یہ نظم پڑھتے ہوئے سنائی دی۔

جس کہہ دوں اے برہمن گر تو نہاد مانے  
تیرے صنم کدوں کے بنت ہو گئے پڑانے

انھوں سے پھر رکھنا تو نے بتوں سے سیکھا  
بجک د جدل سکھیا داعن کو بھی خدا نے

عک آکے میں نے آخر دیوبھرم کو چھوڑا  
واعظ کا وعظ چھوڑا چھوڑے ترے فانے

پھر کی مورتوں میں سمجھا ہے تو خدا ہے  
خاک وطن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے

آغیریت کے پردے اک بار پھر اٹھادیں  
نچھڑوں کو پھر ملادیں نقشی دوئی مٹا دیں

سوئی پڑی ہوئی ہے مت سے دل کی بستی  
آک بنا شوالہ اس دیں میں بنا دیں

دنیا کے تیر تھوں سے اوپھا ہو اپنا تیر تھ  
دلماں آسمان سے اس کا کلس ملادیں

ہر صبح انھ کے گائیں منڑوہ مٹھے مٹھے  
سارے پچاریوں کوئے پیت کی پلاویں  
مٹھتی بھی شانتی بھی بھتوں کے گیت میں ہے  
دھرتی کے باسیوں کی مٹھتی پیت میں ہے

نفرت، انتقام اور الزام تراشیوں کی فضا میں ایسا لگتا تھا ہے یہ اشعار عہد  
رفت سے آتی ہوئی کوئی آواز ہو۔



تیرا باب

انگلستان نے ہندستانی سماں کا سارا اٹھاچھہ توڑ دیا ہے۔ اس کی تعمیر کے کوئی آثار ابھی تک تو ظاہر ہوئے نہیں ہیں۔ اس کی قدیم دنیا کے زیبا اور نئی کے عدم امکان نے ہندو کے موجودہ مصائب میں ایک مخصوص قسم کے انزوہ کا اضافہ کر دیا ہے اور برتاؤ کے زیر لگنیں ہندستان کو اس کی قدیم رولیات اور اس کی ساری قدیم تاریخ سے الگ کر دیا ہے۔

(کارل مارکس، 1853)

برطانوی داش وری کا ب سے بڑا کارناسِ مخفی برطانوی  
سلطنتِ بند کا قیام ب سے جرت اگنیز ہے ..... مخفی  
بھر، مخفی بھر اگنیز دوں کے اس قصے کا کسی بھی تجھی  
کہانی سے موازنہ نہیں ہو سکد۔ اگنیز جھوٹ نے ابتدا تا جوں  
کی طرح کی مگر صرف دو صد پاؤں کے اندر ہی ایک اپیے  
شایی نظام کا ڈھانچہ کھڑا کر دیا کہ جس کے تحت خود اپنی  
وست کے انہار سے ایک برا عالم میں رہنے والے مختلف  
لکھوں اور مختلف ذاتوں کے تین سو لیکن باشندوں کے لئے  
امن و مہین، قانون اور شاپلے اور اچھی حکومت کی ضمانت  
ہو گئی۔

(اے. ایل. اے. اے. ۔ سکریٹری آف اسٹیٹ فار ایشیا، 21 نومبر 1940)

وہی پرلا سوہل بار بیڈ پوچھا جاتا ہے۔ سوال اہم ہے، مگر اگر آپ کو بار بار اس کا جواب دینا پڑے تو اس کی اہمیت فتح ہو جاتی ہے۔ ذرا سوچنے کے آپ مسافروں سے کچھ کچھ بھرے ہوئے ٹرین کے ایک ڈبے میں سفر کر رہے ہیں لور وہاں مٹھے کچھ دی کا ایک وکیل آپ سے پوچھتا ہے، ”تنے ہندستان کی ابتداء کہاں سے ہوئی؟“، ”میا اس کا آغاز 1739 میں نادر شاہ کے محلے سے ہوا؟“ اپنے بچے کو سلطانی ہوئی اس کی بھی پوچھ لیتی ہے، ”اے یہ کیا وہی ہے جو تخت طاؤس اخالے کیا تھا؟“ وکیل گورنمنٹ کائی جانی میں دو سال میں حاصل کی ہوئی ہارخی معلومات کے اظہد کے کسی موقع کو ہاتھ سے جانے دینے والا آدمی نہیں تھا۔ ”بھائی صاحب“، اس نے بھاری آواتر میں پوچھا، ”1750 اور 1760 کے افغان حملوں کے بارے میں کیا خیال ہے؟“ جواب کا انتحار کیے بغیر اس نے اپنا تیرا مگر آخری نہیں، سوال دلچسپی، ”لور بھر 1757 کی بجک پڑا ہی؟“

اس نے میری طرف کوئی توجہ نہیں کی، جب میں نے اسے یہ بتانے لی کوشش کی کہ 1765 ایک پختہ علامت تمی جب بگال، بھار لور لاریہ کے مثل افتخار کو باقاعدہ طور پر ایسٹ لٹھیا کپنی کو منتقل کیا گیا تھا۔

”بھائی صاحب“، اس نے اپنے بھرے ہوئے سامان کو جمع کرتے ہوئے بھر ایک نوئے بکس میں رکھتے ہوئے کہا، ”کیا آپ 1784 کو ایک سنگ میل سمجھتے ہیں؟“ بھی وہ وقت تھا جب محل پادشاہ نے مراخہ مردار مہاراجی سندھیا کی سر پرستی لور تحفظ حاصل کرنے کے لئے جدی بندولی کے ساتھ اس کی اطاعت قبول کر لی تھی۔ اگر اسی نہیں تھا تو 14 جنوری 1761 کی زبردست لڑائی کے میدان پانی پت میں مرathonوں کی نکتت یا 1803 میں دہلی پر لارڈ لیک کے قبضے کے بارے میں کیا خیال ہے؟

”توبہ ہے، اسے جمانی میں یہ سب آخر کبوں پڑھلما گیا تھا؟“ اپنے نہتے کو قابو میں رکھتے ہوئے میں نے سوچا۔ اس آدمی کی بات نمیک ہے، مگر اس سے کیا ہوتا ہے؟ جمانی وہ مقام نہیں تھا جہاں آپ سمجھیدہ تاریخ پڑھتے ہیں۔ جب میں کانپور میں ٹرین سے اترتا تو مجھے لگا کہ وکیل سے ہونے والی ٹکٹو کا ایک اچھا پہلو بھی تھا اور وہ

یہ کہ اس نے یا اس کی بھی نے مجھ سے میری تھنوں نہیں پوچھی، میرے خاندان میں افراد کی تعداد بھی نہیں معلوم کی اور نہ یہ جانا چاہا کہ میں نے آج تجھ ناشتے میں کیا کھایا تھا۔ مجھ سے یہ بھی معلوم کرنے کی کوشش نہیں ہوئی کہ آیا میری لڑکی جوان ہو گئی ہے یا ابھی بھی ہے۔ پھر بazar محلے کے لیے روانہ ہونے سے پہلے میں نے اسکی مہربانیوں اور عناصر پر اللہ کا شکر ادا کیا۔

پھر بazar مسجد، جہاں 1913 میں صوبائی سرکار اور مسلمانوں کے درمیان فساد ہوا تھا، پہنچنے سے پہلے خیال آیا کہ وکیل کی معلومات حیرت ناک تھی۔ اگر وہ اتنا برخود غلط نہ ہوتا تو میں اسے ایسٹ انڈیا کمپنی کے بلے میں بتاتا جو John Company بلکہ 'جان کمپنی' کے نام سے جانی جاتی تھی اور جس نے 1650-51 میں سب سے پہلے بنگال میں ایک فیکٹری لگائی تھی۔ وہ اگر اپنی بیوی اور پانچ بچوں کے ساتھ نہ ہوتا تو شاید میں نے اسے دو باتیں ضرور بتائی ہوتیں۔ پہلی یہ کہ ہندستان کے ساحل پر 1675 تک، کمپنی تھیں تجارتی بجھوں پر قابض تھی، دراس اور بیسی میں چھوٹے چھوٹے علاقوں پر اپنا اقتدار قائم کرچکی تھی اور موجودہ گلکتے کی جگہ پر تین گاؤں کو 1698 میں زمین داری حقوق عطا کر دیے تھے۔ دوسری بات یہ ہے کہ ہند میں کمپنی کے ڈائریکٹرز نے، طویل مسافت، گرم علاقوں کی پیاریوں اور اکثر ہندستانی ریاستوں کی پالیسیوں، طاقت اور اختیارات کے پیش نظر علاقوں کو فتح کرنے اور تو آبدیاں قائم کرنے کو تاپسند کیا۔ یہ بات الگ ہے کہ یہ مصلحتیں ان کے نمائندوں کو ساحلی علاقوں پر وسیع و عربیض قطعات کو فتح کرنے اور ان پر اپنا تسلط قائم کرنے سے روک ن سکیں۔

اور وکیل نے اگر کسی قدر مزید تجسس کا انتہا کیا ہوتا تو شاید میں اسے یہ بھی بتاتا کہ 23 جون 1757 کو اگر وہ یا اس کا خاندان پلاسی میں رہ رہا ہوتا تو انھیں یہ بھی پہنچنے پڑتا کہ کون کس سے لڑ رہا ہے اور شاید اس کا یہ سوال کرنے کا بھی ہی چاہتا کہ "کیا سارے سپاہی ایک ہی جیسے لگتے تھے؟" اور میں جواب دیتا کہ "ہاں، وہ ایک ہی جیسے لگتے تھے۔"

کلاں تھے نے بڑی احتیاط اور نہایت ہوشیاری کے ساتھ چینیہ ٹھاپیوں کا ایک دستہ تیار کیا، انھیں انگریزی لباس کے مٹونے پر کپڑے پہنانے مگر افروں کے گورے رنگ، ان کی بے داغ وردیوں ادھی پیتوں اور سینے کی پیتوں نے بھانڈا پھوڑ دیا۔ ہمیں بھال میتوہر بھیت بہت دنوں تک اپنی وردیوں کے رنگ کی وجہ سے لال پلن کے نام سے مشہور رہی۔ مگر بعد کو اپنے کماٹر کیپشن پر ۲۴ روگلیز کی مناسبت سے اس کا نام بھی پلن پر مگیا۔ مگلیز نے کئی برس اس کی قیادت کی۔ اتفاق یہ ہے کہ 1857 میں کانپور میں بغاوت کرنے والی پہلی بھال میتوہر انفعڑی ہی تھی مگر ہر حال یہ اس حرم کی نہیں تھی جس حرم کی فوج سے وکیل کے اجداد نے مقابلہ کیا ہوتا۔

لفظ اللہ (1803-1874) نے، جو اپنے لندن کے سفرنامے کی وجہ سے جانے جاتے ہیں، اپنے شہر مالوہ میں کوئی گورا چہرہ نہیں دیکھا تھا۔ سب سے پہلا چہرہ انھوں نے بڑودہ میں دیکھا۔ چار انگریز دو گھوڑوں پر اور دو ان کے ساتھ ساتھ پیدل چلتے ہوئے۔ ان کا رنگ ویسا ہی تھا جیسا اس نے سن رکھا تھا۔ وہ آپس میں باقیں کر رہے تھے۔ ان کی بولی اسے پھوہڑ اور سخت ہی معلوم ہوئی۔ اس نے دیکھا کہ ان کا لباس چست اور ان کے جسم سے چپکا ہوا تھا۔ ”جسم کے ان حصوں کو ڈھانپنے کے لیے بھی کچھ نہیں تھا کہ جنہیں شرم و حیا کے تقاضے چھپانے کی تلقین کرتے ہیں۔“ اس نے انھیں نوکنا چاہا مگر ایک اجنبی شہر میں نہ نوکنا ہی بہتر لگا۔ اس کے بجائے اس نے السلام علیکم کہے بغیر دوستی کی علامت کی حیثیت سے اپنا ہاتھ اٹھا دیا۔ انھوں نے بھی اس کے سلام کا جواب دیا اور اسے ایسا لگا کہ جیسے اس کا سارا دن ہی کامیاب گزر۔

جس وقت پلاسی میں، سراج الدولہ کی تذییل کرنے کے لیے برطانوی فوجیں برصیں، کمپنی نے نئے علاقوں میں اپنے اقتدار کو قائم کرنے کی مہم میں بڑی بے دردی سے مصروف تھی۔

غزالِ تم تو واقف ہو کہو مجھوں کے مرنے کی  
دیوانہ مر گیا آخر تو دیرانے پر کیا گزاری

شاہزادہ ملک در کا پرچم لہراتے اور محیب جاہ کی آنکھ میں پتھے ہوئے رابرٹ کلائین  
نے متعدد علاقوں میں برطانوی جنڈا گز دیا۔ جانشین کو مطلع ہانے کا اسے کچھ عجیب  
سلیقہ تھا۔ وہ یہ سب کیسے کرتا تھا، سازشیں بخے اور فریب سازی کی اس کی صلاحیتوں  
کے بارے میں کچھ زیادہ جانتے کے لیے، ہوس آف کامنز کے نام خود اس کے لکھے  
ہوئے خطوط اور دستاویزات کا مطالعہ بہترین طریقہ ہو گا۔ آپ اسے کہتے ہوئے سنیں  
کہ اس کی زندگی کا بہترین لمحہ تھا جب پلاسی کی فیصلہ کن جنگ سے کافی پہلے  
اس نے ستمبر 1751 میں Arcot کا حاصلہ کیا اور اسے فتح کیا۔ اس کے اس کارناٹے کا  
نتیجہ چندرناگور (1731-41) کے فرانسیسی گورنر اور والیں بلاۓ جانے سے قبل اُس  
وقت (1741-54) کے گورنر جزل ڈوپلے کی چاہی اور ہندستان میں اپنے کثر اگریز  
دشمن پر سبقت لے جانے کے اس کے خواب کی مکمل لکھتہ دریخت کی شکل میں  
ساختے آیا۔

پلاسی سے بکسر نکل کا سفر جو بھی کچھی ہندستانی ریاستوں کی آخری رسوم کو  
ادا کرنے کے لیے تھا، ایک تکلیف دہ اور تھکا دینے والا سفر تھا۔ لیکن جو حکم اور پر خطر  
بہت نہیں تھا۔ میر جعفر، جس نے پلاسی کی جنگ کے بعد سازشوں میں کچھی کے ساز  
پر راگ الائپے تھے، اب پریشان تھا، اکتوبر 1760 میں اسے تخت و تاج چھوڑنے پر  
محجور کیا گیا۔ اس کے جانشین میر قاسم نے کچھی سے کیے گئے بہت سے معابدوں کو  
پورا کیا۔ مگر، بہر حال، موگنگیر کو پایہ تخت بنا کے ایک امریکی افسر کی ماجھی میں ایک  
منظم فوج جمع کر کے اور اندر دن بکال دور دور تک برطانوی تجارتی رسائی میں مراحت  
کر کے اس نے فاش غلطی کر دی۔ اس کی دوسری تباہ کن غلطی اپنی اخباری پر اس کا  
اصرار تھا۔ کچھی اب طاقت اور اقتدار کا مزہ جھکھنے کے بعد ایسی سرکشی اور نافرمانیوں کو  
برداشت کرنے کے لیے تیار نہیں تھی۔ اس سلسلے میں ہونے والی جدوجہد کا نتیجہ جس  
میں چار لاکھیوں میں تین لاکھیں اور قاسم کا بھاگ کر اودھ جانا شامل تھا، 23 اکتوبر  
1764 میں بکسر کی لاکھی کی شکل میں لکھا۔ آخر میں ”بکسر“ نوابان بکال کی آخری  
آرام گاہ ثابت ہو۔ میجر مزد نے شجاع الدولہ اور قاسم کی مشترکہ فوجوں کو پست

کے بعد تینی اس نے اس واحد وقت کو ہاتھی طور پر چڑھ کر دیا جو کہنی کو بخیج کرنے کی صلاحیت رکھتی تھی۔

تماس رو (Thomas Roe) ترجیحی صدی کے لاٹی میں جہاں گئے کے پر ٹکوہ دربار میں آنے والے ایک مذکورہ عراج دلوخواہ سیر نے اپنے ۲۶ کی قسٹ میں اتنی تجزیہ نقشہ دلی کا خواب بھی نہ دیکھا ہو گا۔ اسے ان سے یہ امید بھی نہ ہو گی کہ یہ ایک ایسی کریبہ اور بھیک صورت حال پیدا کرنے کا اخراج لگوانیس گے جو، اگرچہ خود برطانیہ کی تائیدیات تھی، ریاست کی سرحدوں کو ہمارا ج رکھ کر دے گی۔ 1813ء تک، کہ جب تک اس کی تجارتی جاگیرداری (ملکیت) ثقہ نہیں ہوئی تھی، ہندستان کی حکومت کہنی کی حکومت تھی، فوج کہنی کی فوج تھی، قرضاں کے آئندی اجراء (recrements) کی کوششیں فوج کی تھیں۔

افر پر جب سورج نے اوپر آنا شروع کیا تو ہوا میں کچھ کچھ خلکی تھی۔

”تم جو کہہ رہے ہو“، پروپر نے اپنے سیدھے سادے ڈھنگ سے اعادہ کیا، ”وہ یہ ہے کہ بھال کی کسی خود مختار حکومت کا وجود حقیقتاً ثقہ ہو چکا تھا اور اختیار کی اگریزوں کو منتقلی کی رسوم 12 اگست 1765 کو الہ آباد میں ادا کردی گئی تھیں۔

”بر سنبھل تذکرہ“، عزیز نے کہا، ”میا تم یہ جانتے ہو کہ اقبال نے میر جعفر اور میر صادق کو نوع انسان کے لیے، مذہب کے لیے اور خود اس ملک کے لیے لفک کہا تھا۔

اس دسیج و عریض ملک میں صرف برطانوی شیر کیوں دہڑا، اس کے بارے میں عزیز اور اس کے ساتھی مور نہیں کچھ بہت تینی نہیں تھے۔ انھیں اگر کسی بات کا تیقین تھا، تو وہ یہ تھی کہ مراثا لکھاری میں برطانوی مراحت کے اسباب اور واجد علی شاہ کی ذات آمیز اطاعت و فرمائبرداری کے اسباب مختلف تھے۔ تغیر، عدم استحکام اور پہنچوہ غیر تینی کی صدی میں، تمام علاقوں کے بارے میں کوئی ایک مجموعی رائے قائم کر لینا صحیح نہیں تھا۔

”تیرا مختارین“ کے صفت قلامِ سمنی خاں ٹلپھلپی نے 1707 سے 1781 تک کی ہندستان کی عام تاریخ لکھتے ہوئے اگر بڑوں کے راج کو ہندستانی حکمران طبقات کے گناہوں کی پاداش میں ”عذابِ الہی“ قرداً دیتے لفظِ اللہ کے نزدیک یہ خدائے بزرگ و برتر کی مرضی تھی کہ ایک جھوٹا سا جزوہ دنیا کے بڑے حصے پر حکمرانی کرے اور ہاتھی ماندہ کو بہبودت ہو رہا۔ خود اس کی جماعت کرہے ارض پر اتنی تھی جتنی کہ آدمی کے جسم پر ایک بل کی ہوتی ہے۔

مرزا ابوطالب (1752-1806) نے فرانس پر برطانیہ کی جیت کا سہرا اس کی بہتر بھری فوج کے سر ہاندھل اپنی کتاب ”Travels“ میں جو اپنی ہار اگریزی میں 1810 میں شائع ہوئی تھی، انہوں نے کوئی ہیکن کے مقام پر ہونے والی جگ میں اگر بڑوں کے اپنے دشمنوں کا تختہ پہنچنے اور مصر اور دوسری نوآبادیات میں ان کی نتویجات کا سبب شامل اور سمندر دونوں میں ان کی ناقابل تغیر صلاحیتوں کو گردانہ۔ انہوں نے اپنی بھری فوج کو کارکردگی کے جس اعلیٰ مقام تک پہنچا دیا تھا، وہ ہی ان کی خوشحالی اور ان کے تحول کا اصل اور اہم ذریعہ تھا۔

لکھنؤ کے ممتاز قصہ گو عبدالحیم شرّار نے جن کا انتقال 1926 میں ہوا، دو موالی کو برطانوی فوج و نصرت کا سبب بتایا۔ ”پہلا، ہندستان کے لوگوں کی حیات اور لاپرواں، اور دوسرا، ہندستانیوں کی چیالت اور فائپسندی کے مقابلے میں برطانوی حکومت کی طاقت اور برطانوی لوگوں کی دور اندیشی، کارکردگی اور صبر و برداشت۔“ صحتی تحریر اور اس کا طرز زندگی، ساری قوموں سے پکار پکار کر رہا تھا مگر ”ہندستان میں اس آواز کو کسی نے نہیں سنایا اور ہر چیز جہاد و بر باد ہو گئی۔“

”کیا تمہارا خیال ہے کہ فرنگی راج کے قیام میں مجھوں اور انحطاط پذیر اشرافیہ نے تعاون کیا؟ میرا خیال ہے کہ تم نے کہا تھا کہ فرانسیہ آزاد کے صفت رتن ناتھ سرشار (1845-1903) نے بھی بھی بات کی ہے۔“ تسلیمات میں جاتے ہوئے پوری ہب نے اصرار کیا۔

”نہیں“، عزیز نے کہا۔ اپنی سُکریت کے قلدر کو انگوٹھے کے ہاتھ پر خوچھتے ہوئے اس نے اپنی بات جدی رکھی۔ ”اکثر دری سکاہیں کہتی ہیں کہ ہندستانی ماج کو برطانیہ نے مغلوچ یا ماخت نہیں بنایا بلکہ ہم نے ہندستان کو کمزوریوں اور ہامی اشلاف کے ذریعے انھیں سیاسی قوت کی اعلیٰ ترین سطحوں میں در آنے کی اچالات دی۔ مجھے تعجب ہے کہ لوگ ایسے نتائج کیسے حاصل لیتے ہیں؟ بہرحال کچھ لکھنے والے مغرب کی نکلناؤ جیکل اور سائنسک لکار پر توجہ نہ دینے میں حکمران طبقے کی شفافیت ہاکامیوں (جس میں سارے عالم اسلام کے ساتھ وہ خود بھی شامل ہیں) کی بات کرتے ہیں۔ یہی شفافیت ہاکامیوں تھیں جنہوں نے ترازوں کے پڑھے کو یورپ کے حق میں جھکا دیا، یہی شفافیت ہاکامیوں تھیں جنہوں نے اقتصادی برجام سے پہنچنے کی صلاحیتوں سے حکومتوں کو محروم کر دیا۔ یہ دو اقتصادی عواقب سیاسی اور مسکری زوال کا سبب ہے، لیکن خود مسکری کمزوریاں، مشرقی دنیا میں اٹھلکچوں جمود سے پیدا ہوئیں۔“

اس ولیل کو سمجھنے اور ہضم کرنے کے دوران سکوت رہا۔

”توسیع پسندی کی تحریک کو کس چیز نے زندہ رکھا؟“ پردویپ نے سوال کیا۔

”نہ جانے کیوں مگر عزیز سن نہیں رہا تھا،“ ”What was that?“

”اڑے کچھ نہیں۔“

”کہو کہو، میں سننا چاہتا ہوں۔“

پردویپ نے اپنا سوال دہرایا۔ وہ کیا تھا جس نے توسعی پسندی کی تحریک کو زندہ رکھا؟ ”برطانوی اداروں کی قوت و توانائی اور اس کے ساتھ قاعدے اور قانون کی حکمرانی کا کہنی کا تصور اور مختلف جگہوں پر اس کا نفاذ“ عزیز نے مسکرا کر جواب دیا مگر مسکراہٹ میں افسوس کا پرتو بھی تھا۔

اس نے اپنی بات جاری رکھتے ہوئے مزید کہا، ”اس کے خادموں کی توانائی، جذبہ اور ان کا کشمکش بھی کم اہمیت نہیں رکھتا۔ انہوں نے ایک ایسی قدر کے قیام کے منسوبے کو زندہ رکھا کہ جہاں سورج کبھی غروب نہیں ہوگا۔ ان کا یہ مقصد یقیناً

پورا ہوا فوج کی مدد سے۔ کمپنی کے راج کے کم از کم ابتدائی احتی بر سوں میں فوج نے بہت سے علاقوں میں سماعی اور سیاسی احتجام کی خانست لی۔ ان علاقوں میں دادوئی گکھا کے دور دراز علاقے، ترائی کے جنگلات اور نیپال کی مرحد کے حکوم اور مفتوح علاقے شامل تھے۔“

تمن ون بعد، 29 نومبر اتوار کی صحیح عزیز نے برتاؤی فوج کے راز کو ایک موڑ اور دیا۔

سازگار ماحول اور خوش گوار اتفاقات نے یقیناً اگریزوں کی مدد کی۔ مگر آخر میں ہندستانی تاجر و داروں کی ملی بھگت سے علاقائی ریاستوں کی بخوبی ہوتی۔ یہی لوگ تھے جنہوں نے سراج الدولہ کے زوال اور اس کی ہزیست میں کلائیج کی مدد کی تھی۔ اس گروہ میں جو گماشتہ کھلاتے تھے، بھگت سینھ اور اودی چدھیسے لوگ بھی شامل تھے۔ جنوب مشرق میں کورونڈنzel کے ساحل اور جنوب مغرب میں مدراس کے ساحل پر کمپنی کے مفرضہ تسلط کی بنیاد اگریزوں اور ہندستانی تاجر و داروں کے درمیان ایک مفاہمت تھی۔ فوج میں بھرتی کے سلسلے میں بھی یہی عمل کار فرماتا تھا۔ یعنی اختیارات و انتظام کے ذہانی میں زمین داروں کو شامل کرنا اور اودھ اور بھار میں عسکری امداد کے بارے میں ان پر زیادہ سے زیادہ انحصار کرنا۔ زمین داروں کے لیے کمپنی کو مستحکم کرنے کا یہ موقع فیضان الہی تھا۔ اس صورت حال نے وقت فائدوں کے علاوہ دیہی علاقوں میں ان کی حیثیت اور ان کے وقار کو بھی بہت بڑھا دیا۔

بنگال، بھار اور اڑیسہ کی دیوبانی کی بخشش نے علاقائی توسعے کو مہیز لگائی۔ اگرچہ برتاؤی حکومت اور لندن میں کورٹ آف ڈائریکٹرز میں عسکری کاروبار اور جارحانہ ذیلی حکومتوں کو پسند نہیں کرتے تھے۔ مگر ہندستان میں ان کے نمائندے ایک تجارتی تنظیم کو ایک کاروباری جمہوریہ میں تبدیل کرنے کے لیے سرحدی علاقوں سے مرکزی علاقوں کی طرف بڑی مستقل حکومتی کے ساتھ قدم بڑھاتے رہے۔

جس شخص نے بھی کمپنیل انساک میں حصہ خریدے اسے پوپ ائٹر قرار دیا

کیا اور جزل کو رٹ آف پر دپہ انگریز کے جلوں میں انھی شریک ہونے کی اజالت تھی۔ پانچ سو پاؤنڈ کے حصے رکھنے والے حص کو ہاتھ اٹھا کر دوٹ دینے کا حق تھا، دس ہزار پاؤنڈ کے حصے دار ٹیک کے ذریعے دھنک میں شریک ہو سکتے تھے، تین ہزار پاؤنڈ کے حص کا مالک دو دوٹ، چھ ہزار پاؤنڈ والا تین دوٹ اور دس ہزار یا اس سے زیادہ والا حص انہیلی یعنی چار دوٹ دینے کا حق دار تھا۔ ایک ہم صرف صرف نے بدلتی کے ساتھ جزل کو رٹ کو حواہی قانون ساز اسمبلی (Senate) لکھا تھا (جہاں) شہریت کا کوئی انتہا نہیں تھا۔ اگرین، فرانسیسی، امریکن — مذہب کی کوئی تفریق نہیں تھی۔ یہودی، ترک اور غیر اہل کتاب، جنہی کوئی رکاوٹ نہیں تھی۔

لف اللہ لیدھی ہال اسریہت میں ایسٹ انڈیا ہاؤس گئے تھے۔ انہوں نے اس کا تذکرہ ایک محل کی طرح کیا ہے جس میں بہترین فرنپڑ سے بھرے ہوئے لاتعداً کرے اور ہال تھے۔ یہی وہ جگہ تھی جہاں ان کے پیارے وطن کا مقدار ان چوہیں آدمیوں کے ہاتھ میں تھا جو ایسٹ انڈیا کمپنی کے معزز ڈائریکٹرز کہلاتے تھے اور حکومت ہند کی کوئی چیزوں کی ذوریوں کے اصلی ہلانے والے تھے۔ انہوں نے چیر من کمپنی جان فیہرڈ اور ان کے نائب ہنری ویٹوک سے ملاقات کی۔ کمپنی کے بیوزیم میں، جو ایک بڑی عمارت میں تھا، وہ ہندستانی ڈاکٹری، ایک مرتب جان شیکپیر، ایک مشرقی اسکار پروفیسر ولس اور کریل ڈبلیو ایچ سائکس (Sykes) سے تھے۔ شیکپیر سے ان کی واقفیت اس کی شہرت کی وجہ سے تھی اور اسی بنیاد پر انہوں نے اس سے خود اسی کی زبان میں محفوظ کی۔ مگر انھیں بہت مایوسی ہوتی جب انھیں اندازہ ہوا کہ شیکپیر وہ زبان بولتا نہیں جس میں اس نے متعدد کتابیں لکھی ہیں۔

ایک صاحب بھیرت قاری لف اللہ کے بیان میں طنز اور ہارا نشی کی جھنک دیکھ سکتا ہے۔ طنز اور ہارا نشی کی الگی اور اتنی ہی جھنک غلام حسین کے تجویے میں بھی نظر آتی ہے۔ ان کے ترجم کو ان کی تحریروں میں تو ہی ہارا نشی کی ایک زیریں لہر نظر آتی۔ اس کا کہنا ہے کہ غلام حسین جگہ جگہ پر اپنا غبار نکالتا ہے جس میں با اوقات انگریز کی مدح سراہی بھی ہوتی ہے جسے وہ نہ تو چھپا سکتا ہے اور نہ ہی کم کر سکتا

مزک پر سے آنے والی پاچوں کی آدھ احصاب پر سوار ہو رہی تھی۔  
”پرہب موسیقی حسیں پرند ہے؟“

”میرے والد اپنے زمانے کے بعض کپوزرس کو جانتے تھے۔ میں نے ایک دفعہ سردار یعنی کی کوشش کی تھی مگر ایک تو یہ بہت مخلل ساز ہے اور دوسرے جب آپ سے کہہ رہے ہو ہوں تو آس پاس کے لوگوں کے لیے بہت تکلیف ہے ہوتے ہیں۔ اسی لیے میں نے طبلہ سکھنا شروع کیا۔ اب بھی بھی سمجھا جاتا ہوں۔“

”بہر حال“ عزیز نے پھر سعیدگی کے ساتھ بات شروع کی، ”کہنی کے علاوہ بذریعہ بڑھے اور حصے داروں کی خوشیوں میں اضافہ ہو۔ اس عمل میں بھال کا جو بظاہر سمجھی نہ ٹھہر ہونے والی دولت کی کان تھا، خون قدرہ قطرہ چوس لیا گیا۔ ملک کو کسی بھی مراثا جملے نے اتنا تباہ نہیں کیا تھا ہتنا کہ کہنی اور اس کے طازموں کی بھال کی لوٹ نہ۔ اسی لیے یہ کوئی حیرت کی بات نہیں ہے کہ ۱۷۷۰ کے بھال کے عقیم تحفہ میں وہاں کی ایک تھائی آبادی نیست و نایبود ہو گئی۔ جب ایک طرف انگلشیا کے کارخانے زیادہ سے زیادہ کپڑا ہندستان پر آمد کرنے میں لگے ہوئے تھے، تو دوسری طرف بھال کی تغیر کے تقریباً اسی سال بعد روئی کاتنے اور بھنے والے ہندستان کے میدانی علاقوں کا خون چھنسنے میں مصروف تھے۔

”اچھا کہا“، پرہب بولا، ”شروع شروع میں آنے والے برطانوی ٹاجر فکاری پرند بھی تھے اور ہری چک بھی۔ وہ صرف ذمہ دولت کے درختوں کو جھوٹنے آئے تھے۔“

عزیز کوئی جواب دینے کے بجائے کاظم ایڈن سر حضرت نجی کی دوکان سے بہن کی خریدی ہوئی اپنی گمراہی کو دیکھتا رہا۔  
عزیز میں کچھ بخجلابھث پیدا ہوتی جا رہی تھی، اور اس کا سگریٹ سے مسلسل کھلانا جگ موہن کے احصاب پر بوجہ بنتا جا رہا تھا۔

”تم نے رایبرٹ کلائیج کا کچھ ذکر کیا تھا؟ کیا تھا؟“

”میں جیگ، صرف یہ کہ وہ محل ایک معمولی وکیل تھا اور ہندستان آنے سے پہلے کوئی اقیازی حیثیت نہیں رکھتا تھا۔ مگر جب نامچھڑا ہیں گیا ہے تو وہ ایک کروز پتی بن چکا تھا۔ یہ یاد رکھو کہ ایسا کرنے والا وہ نہ تو پہلا من چلا تھا اور نہ یہ آخری دس سالیوں اور بھائیوں کے طازموں، مزدوں، دیکلوں، استادوں اور مشریوں کے ساتھ ایسے لاتعدالت اور من چلوں کو برطانوی بندگاہوں سے ہندستانی بندگاہوں پر لانے والے جہازوں کا تصور کرو۔ ہندستانی شہروں سے الگ مگر ان سے قریب شہری مقامات پر ان کی طرز زندگی پر غور کرو۔

ہیلائی کے خود ساختہ نواب ہمارے دوست ہمایوں ظفر زیدی کو یہ بہت اچھا لگا ہوتا۔ ان پہلازی مقامات پر غور کرو جو ان اہم کوششوں کا مظہر تھے جو بہتر تہذیب کے ابجت کی ان کی حیثیت کی ان حدود کی تعین اور دفاع کے لیے کی جا رہی تھیں۔ ان مقامات پر انہوں نے اپنی پسند کے ماحول میں جو ایک بہتر تہذیب کے ابجت کی ان کی حیثیت کی ضامن تھیں، غالص اپنی سیکھ برادریاں قائم کر لیں۔ یہیں پر انہوں نے سیاسی ہیڈ کوارٹر اور فوجی مچھلیوں اقتدار کے مرکز قائم کیے جہاں سے نمودرنائز کے ایک پرمنگست جذبے کے ساتھ انہوں نے احکامات جاری کیے اور ان کا نفاذ کیا۔ صحف میلکم میگریج (Malcolm Muggeridge) نے، جو بعد کو ”خیز“ کا اوزیر بھی ہوا، تیری دہائی میں لکھا تھا کہ ”بھی ہندستان کی موسم گرمی کی راجدھانی رہنے والا شملہ ایک مستند اور غالص برطانوی ہید اوار تھا، کسی دوسرے حوالے یہاں تک کے مہاراجاؤں سے بھی یکسر پر تعلق، صاحبوں کا سوچا ہوا اور صاحبوں کے لیے۔

”اس کے علاوہ، پارے“ ہمیا کہ میرے دوست سدھر چدر نے کہا تھا، ”فوجی افسروں اور سپاہیوں کو فراہم کی جانے والی یکسوئی شاندار اور منظم ماحول کا ذرا تصور کرو۔ پریشان کرن ہندستانی زندگی کے رابطوں سے محفوظ، تجہ خانوں اور چکلوں میں جانا منسون، دن میں ہر وقت نوپی یا ہلک پہننا ضروری، کنٹونمنٹ سے باہر پانی پینے پر پابندی کہ اس پانی میں ہاتھا نہیں، ڈھیریا اور ہندستان میں چیلے والے دوسرے امراض

کے جواہم ہو سکتے تھے۔ اس کے بعد سول لائنز تھیں۔ عام طور پر دستیح ہو رکشادہ بتیاں، جن میں کلب، بار، دو ایک چرچ اور جیل ہوتے تھے۔ دہلی کا سول لائنز حصیں یاد ہے، یاد ہے نا؟ مبلغین اور ایشا اور افریقہ کے بارے میں ان کے حالت آہم خیالات کے بارے میں کیا کہوں؟ سارے ہندستان کو ہمہائی ہادینے کے ایک بے محل اور نامناسب یقین کے ساتھ وہ جہاز پر سوار ہوئے تھے۔ سدھیر جامعہ طیبہ اسلامیہ میں تاریخ پڑھاتے ہیں۔ ان کی ہدی کشم نیک خاتون ہیں۔ غالباً دونوں کی ملاقات طالب علمی کے زمانے میں ہوئی تھی۔ سدھیر میں پوری کے رہنے والے ہیں۔“

ہندستان بہتات کی سرزی میں تھی۔ من چلوں اور مہم جو افراد کو یہ ہا چلانے میں دیر نہیں گئی۔ آب و ہوا اور بیماریوں کی جگہ کاری پر اپنی لامتناہی شکاریوں اور کبھی نہ ختم ہونے والے تائف کے باوجود افسر اور سپاہی سلیقے کے ماحول، باغوں سے کھرے، چڑی اور سیدھی سڑکوں سے ایک دوسرے سے طے ہوئے کشادہ مکانوں میں رہے۔ یہ ضرور ہے کہ کچھ لوگ خود اپنی محنت اور گھن سے بلند حیثیتوں تک پہنچے گر اکثر ایسے اتنے جن کے پاس دمڑی نہیں تھی مگر بعد کو ریکسیوں میں شمار ہوئے۔ طاقت اور دولت کے نئے میں سرشار خامسے ایسے لوگ تھے جنہوں نے مغل امراء کی نقل میں اپنی راتیں رنگ ریبوں میں بتائیں اور سورج نکلنے پر لاکھڑاتے ہوئے اپنی اپنی پاکیبوں میں سوار ہوئے۔ بنگال میں حضرات و خواتین شان سے بھی رہے اور خونگھوار ڈھنگ سے بھی رہے۔ انہوں نے اپنی سر پھر کو کاروباری مسائل کے لیے وقف کیا اور رات کے کھانے کے بعد آرام فرمایا۔ شام کو اپنی پاکیبوں یا سچ گاڑیوں میں بیٹھ کر کھیتوں اور باغوں کی سیر کی یا پھر گنجیوں میں سوار ہو کر دریاؤں اور جھیلوں کا لف انھیاں۔ دریاؤں اور جھیلوں پر پھیلی پکڑنے یا مرغائیوں کے شکار کا شوق بھی پورا کر لیا۔

معض Dennis Kincaid نے 3 نومبر 1775 کو ہونے والی ایک پارٹی کا تذکرہ کیا ہے جس میں تمام خواتین، چیری برائی لی پی کر دست ہو گئی تھیں اور ایک دوسرے کو روٹی کے ٹکلوے پھیک پھیک کر مار رہی تھیں۔ انہوں نے کوئی نئی کتابیں نہیں پڑھیں گر کی سیاست میں انہیں کوئی دلچسپی نہیں تھی۔ ہر چیز ہوتے ہوتے

ہلا خداں دیکی ہو کر رہ گئی تھی۔ نے آنے والے سترے اور خوش حراج ہونے کے بجائے فیر مہذب اور بد تیز تھے۔ کھانے کے بعد جام سخت روائی کھوئے "Ales and a Lack a Day" کو بدل کر "A Lass and a Lakh a Day" پر بیا جانے لگا۔ مردوں کی ایک فطری خواہش جن کے نزدیک ایک لاکھ روپے کی تمنا کرنا ایک مناسب مقصد تھا اور ایک بی بی یا ہندستانی داشتہ ایک موزوں ساتھی۔

”ایک سوال، جگ موہن نے کہا۔

”پچھو“

”تو فرنگیوں اور ان کی میم صاحبوں نے اچھادقت گزارا“

”ہاں“

پردیپ نے جگ موہن کو گھورا، مطلب یہ تھا کہ جذبات پر قابو رکھو۔ وہ چپ ہو گیا۔

1785 میں وارن میلنکو کے جانے میک پچھلی دہائی کے حب معمول موجود شہوات اور بے مقیموں کی جگہ برطانوی استعمار کے ایک محفوظ اور روشن مستقل کے حقیقی امکانات نے لے لی تھی۔ اس دوران کمپنی نے اراضی پر بھاری لگان، انجمنی مہنگا اینڈ مشریشن اور گھروں کو روپے بھگوانے کے ذریعے مہیا و سائل سے زیادہ فائدہ اٹھانا جاری رکھا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ اسی لوٹ نے برطانیہ میں عاصر صنعتی انقلاب کے لیے بنیادی سرمایہ فراہم کیا۔ سرکش حاکموں کو ان کی اصل حیثیت بتانے اور دوسرے لوگوں کو مطیع ہنانے، پھر طاقت کے بل پر انھیں قابو میں کر لینے کے بعد اور بھی سلے اور انعامات خزانے میں تھے۔ غیر ملکی گروہوں کی خاطر مدارت کی گئی اور ان کی مجروم حاکمیت کو تسلیم دینے کے لیے رعائتوں کی پیش کش ہوئی۔ دل جوئی کے علاوہ انداز سکتے رائج وقت تھے۔ وارن میلنکیوں پہلا گورنر جنرل تھا جو کمپنی کے دعووں اور مطالبات کی پشت پناہی کے لیے ذمہ کے استعمال کی انجمنی صلاحیت رکھتا تھا۔

مختصر انقلاب کے پارے میں بات بہت سیدھی سادی تھی۔ ایک وقت یورپ کی بحری توسعی و ترقی نے مختصر انقلاب کے لیے رہہ ہمار کی اور دوسری طرف مختصر انقلاب نے یورپ میں توسعی و ترقی کو مہیز کیا۔ اس نے خود یورپ میں لوگوں کی حقیقی تحدیوں میں بھی اضافہ کیا اور غیر یورپی لوگوں کی آبادی کے مقابلے میں ان کے تناوب کو بھی کمی گناہ بیٹھا دیا۔ اس صورت حال نے انھیں فطرت کی ضرر رسان اور مختلف قوتوں پر قابو پانے کے لیے بہتر تھیار اور زیادہ کارگر طریقے فراہم کر دیے۔ اس نے مختصر یورپ کے لیے غیر مختصر اقتصادیات کو آزاد تجارت اور دوہری محاذیات کی فتنی حکمت عملی کے ذریعے مطیع و دست گمراہ بھانے کا موقع فراہم کر دیا۔ ایڈم اسحاق کے نقطہ نظر کے مطابق ”پرانے زمانے میں مفلس اور وحشی قوموں سے اپنا دفاع کرنا محتوق اور مہنذب قوتوں کو مشکل لگتا تھا، اس کے بر عکس نئے زمانے میں مفلس اور وحشی، دولت مند اور مہنذب قوموں سے اپنا تحفظ دشوار دیکھتے ہیں۔“

برطانوی توسعی میں ایک اہم کڑی دارن سettler تھا۔ جس نے settlers سے زیادہ دوسروں پر مستقبل کلونیل سماج کے کاروبار کو اچھی طرح چلانے کے برطانوی نظریات کو قانونی شکل دینے کے لیے بہت سی اہم عدالتی اور آئینی اصلاحات کی نیو بھی ڈالی۔ ہندستانی علوم اور کلائیکی زبانوں کے مطالعے کا شوق اسے عملی مصلحتوں اور علمی اسباب کی بنا پر ہوا۔ احکامات جاری کرنے، ٹکسون کی وصولی، قانون اور نظم و ضبط کی عملداری اور دیسی باشندوں سے متعلق دوسری متعدد معلومات حاصل کرنے کے لیے زبانوں کا سیکھنا ایک اہم املاش تھا۔ ولیم جوئیں کا کمپنی کے ملازموں کے لیے فارسی کی ایک قواعد کا شائع کرنا، سولیویں صدی کے سورخ ابوالفضل کی آئین اکبری کا نرنس گلیڈن کا انگریزی ترجمہ، گورنر جزل کے اصرار پر مسلمانوں کے لیے کمپنی کے عدیله کے نظام کی اساس ”ہڈایہ“ کا چارلس ہمیلتون کا ترجمہ وغیرہ، یہ سارے کام بے سبب نہیں تھے۔

فریز نے پانچ کا ایک کش لیا اور خلاں میں گھورا۔ وہ ہمیشہ خاصا ملیا دیا رہتا تھا اور اپنی حیثیت اور اس سے متعلق اپنی ہمیشہ کا اسے بہرہ وقت احساس رہتا تھا۔

ایک تمام سرگرمیاں اس نے تھیا، ایشیاک سوسائٹی آف بیچل کے اہتمام میں ہوتی تھیں۔ یہ سوسائٹی 1784 میں قائم کی گئی تھی اور ولیم جونس اس کا پہلا صدر تھا۔ ان کاموں کے ساتھ ساتھ فرانس بیش نان (Buchanan) اور فرشہ شاہ کولین مکنروی کے کیے ہوئے تفصیل سروے تھے۔ یہ سارے کام تسلط و اختیار کے کلونل منصوبے کا ایک اہم حصہ تھے۔ اسی طرح مردم شہری کی کارروائی نے بھی ہندستانیوں کے درمیان سماجی، ثقافتی اور اسلامی امتیازات کا تعمین کرنے میں بڑی مدد کی۔ جو یہ بصری تصویر ایکریز تخلیل دے رہے تھے اس نے ایک ایسے ہندستانی سماج کی تجھیم کی جس میں کشاورزی اور تضادات، حکمرانوں کے خیال میں، صرف ان کی سخت گیری عی سے قابو میں رکھے جاسکتے تھے۔ مردم شہری (ہمیں کل ہند مردم شہری 1871 میں ہوئی تھی) کا غالباً سب سے بیادی اثر وہ تھا جو تمہب، کیونتی اور خود اپنی تصویر گری یا تخلیل اور ان سب کے ریاست سے رشتہوں کی تعمین پر پڑا۔ مردم شہری نے خیال کے متن کو عددی اور بیانیہ معلومات کی شکل عطا کی۔ تخلیقی ذہانی میں خیال کی categories مہیا کیں اور ان categories کے معنی اور مطلب بروئے کار لائی جانے والی تعریفوں کے دلیلے سے بتائے گئے،

”یا اللہ۔“

عزمی نے اپنا سر بلایا۔ ”جگ مجھے اس طرح مت گھورو۔ میں جانتا ہوں ان میں سے بعض دلائل کو سمجھنا آسان نہیں ہے مگر مسائل کو میں بھیش تو آسان اور سادہ کر کے نہیں پیش کر سکتا۔ ایک بات کا یقین ضرور ہے۔ کبھی نہ کبھی، کسی نہ کسی دن، ایشیا، افریقہ یا مغربی ایشیا کا کوئی اسکالر مشرق کے علم اور کلونل پادر کے استعمال کے مابین رشتے کو ٹاہت کر دے گا۔ اس اسکالر کو پڑھنے والے بہت ہوں گے مگر اسے خیبری سے صرف ان ہی ممالک میں لیا جائے گا جو کلونل پادر کے جوئے ملے آئے ہیں۔ دوسری طرف ہر اسکالر اگر فلسطینی ہوا تو قدامت پرست انگلیو امریکن قوتوں سے مہبوبی طقوں سے مل کر اس کے پیچے پڑ جائیں گی۔“

عزمی سامنے کی دیوار پر بننے تھیں دنار کو سرسری طور پر دیکھتے ہوئے ذرا

دیر خاموش رہا پھر بولا، ”مجھے امید ہے کہ کسی دن کلوئی حکومت کی ان تشویشوں کے بارے میں ہمارا علم زیادہ ہو گا جو مختلف طریقوں سے غواص کی درجہ بندی کرنے کی شاہی کوششوں سے متربع تھیں۔ اور یہی وہ وقت ہو گا جب ہم کلوئی نہ بھیز کی اصل ماہیت کو، مارکسی علم و اوراک کی معاونت سے، آفکار کرنے کی توقع کر سکیں گے۔“

اب متفق ہونے کی باری جگ موہن کی تھی۔

”آخری تجزیے میں“ عزیز نے کسی قدر زور دے کر کہا، ”محض نظریہ کافی نہیں ہوتا۔ اور خصوصاً ان نوجوان تاریخ دانوں کے لیے جو سُستی اور کافی کی عادتی ذال لیتے ہیں اور فرضی اور خیالی نظریات میں پناہ ڈھونڈتے ہیں۔ وہ آرکائیز میں، دہان کے رسائل اور ماغذوں سے رہنمائی حاصل کرنے نہیں بلکہ اپنے ان دلائل کی تصدیق کے لیے جاتے ہیں جو انہوں نے اپنی چیختن سے قبل ہی مل کر لیے تھے۔

آج ان سب چیزوں سے نکلنے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ تاریخ لکھیے یا پھر لکھی ہوئی تاریخ پر نظر ہانی کیجیے۔ اور اسے ”تنی تاریخ“ کیجیے۔ اس شہر میں بہت کم لوگ ہیں جو امیر الدولہ لاہوری یا سکرپٹریٹ کی عمارت میں واقع آرکائیز کو استعمال کرتے ہیں۔ کتابوں اور دستاویزات پر دھول جم رہی ہے۔ اور یہی وجہ ہے جو لا آباد کے اسکارلوں نے ہم پر سبقت حاصل کر لی ہے۔

”میں نے لا آباد اور لکھنؤ کے درمیان ثقافتی سلسلہ تو سنی ہے مگر ان دونوں کی باہمی علمی رقبات کے بارے میں کچھ نہیں سنا۔“ پر دیپ نے کہا۔

”کلوئی علوم کی بات کرتے ہوئے“، جگ موہن نے مداخلت کی، ”کل میری نظر ہندستانی تعلیم کے بارے میں لارڈ میکالے کی رپورٹ پر پڑی۔“

”مگر تم نے اسے پڑھا کہا؟“ پر دیپ نے کسی قدر حیرت زدہ ہو کر پوچھا۔

”پانیہ میں ..... سنو میکالے نے کیا لکھا تھا“

”تمہارا تلفظ صحیح نہیں ہے۔“

”میکا لے؟“

”میکا لے؟“ چلو چھوڑو، تم پڑھو۔

”اسے دیکھو“ جگ موہن نے اپنی جیب سے پانیز کا سندے الیٹیش نکالا تور بڑے فخر یہ انداز میں پردوہپ کی آنکھوں کے سامنے لہر لیا۔ ”میکا لے نے مستفر قین کو اپنی اس بات سے اتفاق رائے کرتے ہوئے پایا کہ اچھے یورپیون اوب کی ایک الماری ہندستان اور عرب کے سارے دلی کے اوب کے برادر ہے۔ انھوں نے اس خیال کی بھی تصدیق کی کہ عربی اور سنسکرت شاعری کا یورپی زبانوں میں کی جانے والی شاعری سے مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔ اسی لیے اس نے نتیجہ نکالا کہ سارے سنسکرت لترچر سے ملنے والی معلومات، ابتدائی انگریزی مدرسوں میں استعمال ہونے والی تحریر تین چھوٹی چھوٹی کتابوں سے حاصل ہونے والی معلومات کے مقابلے میں کہیں کم مفید تھی۔ انگلستان کا ادب، اس کے خیال میں، حدود میں کے اوب سے کہیں زیادہ سودمند اور موثر تھا۔ اسے تو سنسکرت اوب کے اپنے سیکسن (Sexon) اور نارمن (Norman) اجداد کے اوب سے بہتر ہونے میں بھی شبہ تھا۔ کتنا حماقت آمیز نقطہ نظر تھا یہ!

”ایک عجیب سوال ڈھن میں آتا ہے“ پردوہپ نے اپاک کہا، ”تمہاری جیبوں میں ہور کیا ہے؟“

جگ موہن نہیں ڈال۔ ”تو گوں سے گستاخ کرو اور وہ تمام باتیں کرو جو میں اب نہیں کر سکتا۔“

پردوہپ کی باچھیں کھل گئیں۔

”ہمارے ملک کی ثقافتی رویات کی طرف ایک انتہائی بے رحمانہ تحریر آمیز روئیہ رکھتے ہوئے“ جگ موہن نے اپنی بات جاری رکھتے ہوئے کہا، ”میکا لے نے اپنا خیال ظاہر کیا کہ یہ حکومت کا فرض ہے کہ وہ ایک ایسے اوب کے مطالعے کی ہتھی افراطی نہ کرے جو عقل و دانش اور اخلاقیات سے شاذ ہی کوئی تعلق رکھتا ہو۔

”شباش!“ عزیز نے کہا، ”لارڈ ایکٹلن کا خیال تھا کہ یہ ہندستان کی بد قسمی

تھی کہ برطانوی نظام تعلیم کی ابتدا ایک ایسے شخص کے ہاتھوں ہوئی جو سترھوں صدی سے قلیل ہونے والے واقعات کے بارے میں، بدستارخ، مذہب، فلسفہ، سائنس یا آرٹ کے بارے میں کچھ نہیں جانتا تھا۔ بہر حال، اب ہمیں اپنے پچھلے چند دنوں کے تباولہ خیال پر ایک مجموعی نظر ڈال لینا چاہیے۔“

”مگر ..... بھائی صاحب ..... اقتباسات اور نہیں ہوں گے۔“ پروپر نے عزیز سے درخواست کی، ”میکالے کا یہ اقتباس طویل بھی تھا اور تھا دینے والا بھی۔“

”اس میں میری کوئی غلطی نہیں ہے، اگر میں اس طرح حوالے نہ دوں۔“ عزیز نے اپنی عادت کے مطابق اپنی آواز اور تکبر اور حکم و والے لمحے میں کہا، ”تو تقریباً دو صد یوں کی تاریخ کے ذکر میں زمانے گزر جائیں گے۔ میں جو کہہ رہا تھا وہ یہ قد احمد ھوئی صدی کی آخری دہائیوں میں، مشرقی استبداد اور اس کے ساتھ ماضی میں عظیم اور آج تک تھی خود اور مایوس ہندستان کی صفات کے اعتراف کی روشنی میں انگریزوں نے اس سر زمین کے بارے میں اپنے پرانے تصورات کو مرکوز کرنا شروع کیا۔ انہوں نے تحریکیے کی بنیادی categories کا تعین کیا، ایک تقابلی سانیات کی تخلیق کی اور ہندو اور مسلمان آئین و ضوابط کا ایک دوسریا ڈھانچہ قائم کیا۔ مگر انگریز ابھی تک بہم اور ناکمل طور پر سمجھے ہوئے متفق اور منتشر گئوں کے ساتھ کام کر رہے تھے۔ اور انھیں انہوں نے ہندستان کے ایک مثالی (idealised) تصور کے چوکھے میں لگا رکھا تھا جس نے اس کے حال کو ایک اور ماضی مانا دیا تھا۔ ۱۹ دین صدی میں بر صیر کی فتح اور دکورین عہد کے سانشک ساز و سامان کی تخلیق کے ساتھ، پیشگو اور جو نس کے عہد کے منتشر اور تکبرے ہوئے اور اک کو انہوں نے ایک آئینہ یا لوگی میں مربوط کیا جس نے ہندستان کے پرانے اختلاف اور یورپ سے اس کے رشتہ کی وضاحت کی کوشش کی۔

”یہ امیر حزہ کی داستان نہیں ہے۔ مگر میں سمجھتا ہوں کہ یہ ایک مناسب موقع ہے۔“ عزیز نے اپنی بات جاری رکھتے ہوئے کہا، ”پیشگو کی طرف مراجعت

کرنے کا کہ جس نے مخفی اتحادی نظام (اس نظام کی بنیاد پر ایک ہندستانی ریاست کو ہٹلر کے ساتھ خود اپنے تحفظ کے لیے برطانوی فوجوں کو کچھ مالی امداد دیتی تھی) کے ذریعے ہندستانی ریاستوں کو نوازدی میں تبدیل کیا۔ ہماری تاریخی یادداشت میں، اس نے نندکار کو پھانسی پر لٹکایا، اودھ کی بیگانات کو پریشان کیا اور بیارس کے راجہ جیت سنگھ کو نوازتیں دیں۔ ابھی ہی ہستکرو زندہ تھا اور اڑو رسوخ میں اپنے عروج پر تھا، (1773) کے ریگولینگ ایکٹ کے تحت قائم کی ہوئی) کو نسل نے اس کی پالیسیوں پر ملے کیے خصوصاً روہیلہ جنگ۔ اس کی جاریت اور ہماقابت انڈیشیاں کچھ اتنی زیادہ تھیں کہ ایڈمنڈ برک، چارلس فاکس اور برنسٹل شیریڈن نے پارلیمنٹ میں اس پر شدید نکتہ چھین کی۔ برک نے ہستکرو پر محض بھگال میں مالیے کے غلط استعمال سے لے کر بیارس اور اودھ کے حکمرانوں سے جبری چندے وصول کرنے تک کے نہ صرف خصوصی الزام بلکہ ناشینیدہ ظلموں اور بے نظریہ تباہ کاریوں کے عام الزحمات بھی لگائے۔ اس نے گورنر جزل کو طوطا چشم کا بیان اور سور فروش کہا اور ہر چہار طرف پھیلی ہوئی بد عنوانیوں میں سر سے چیڑ تک ملوث قرار دیا۔

جگ موہن نے عزیز کی طرف ترجیحی نگاہوں سے دیکھتے ہوئے بے چینی سے پوچھا، ”تم یہ سب باقی نجی میں کیوں لارہے ہو؟“

”تمس یہ بتانے کے لیے“، اس کی طرف بغیر دیکھے ہوئے عزیز نے کہا، ”کہ ہستکرو کا مقدمہ، ایک فرد کا موافقہ نہیں بلکہ استبداد کی تشویشوں کا دستاویزی ثبوت تھا جہاں قیدی اور مستینش دنوں استدار کے جرم کے عدم اثبات میں یکساں ملوث تھے۔ برک کی باتوں کو اگر ان کے مطلقی انجام تک لے جایا جاتا تو مقدمہ صرف اس کے موافقے پر نہ ختم ہو کر خود کمپنی کی حکومت کی منسوخی پر ختم ہوتا۔ مگر اس بات کی توقع کے لیے نہ تو برک ہی تیار تھا اور نہ ہی برطانوی عوام۔ اس میں حیرت کی کوئی بات نہیں ہے کہ ہستکرو رہا ہو گیا اور رچڈ کو لے اور اُرل آف یونگ نن (بعد کو مارکو نزدیکی) بھی۔

عزیز سانس لیئے کے لیے زکا۔ اس کے ہونٹ کا پنے اور یونک کے ششے

دھندا گئے۔ مقدمہ سات برسوں (1788-1795) پر پہلے ہوئے 142 دن چلا۔ اہم بات یہ ہے کہ پیشکو کے جانشیوں کی جنہوں نے 1857 تک کمپنی کے معاملات کی سربراہی کی، رہنمائی پیشکو کی وراشت ہی نے کی۔ مثال کے طور پر، ولیزی (گورنر جزل 1805-1807) مضبوط سے مضبوط تر ہوتا گیا۔ اختلاف کی جیں کھود کر چینک دیں اور ان علاقوں میں کمپنی کے مفادات کو محفوظ کر دیا جہاں انگریز فرانس اور ان کے اتحادیوں کے حملوں کے ہدف تھے۔ یہاں تک کہ دسمبر 1789 میں انقلاب فرانس کے سال میں اس کو ہتایا گیا کہ تیور کا قلعہ، تیور، چوبہارے جیسا سوکھا بوڑھا، جسے مارکس نے طنز مردہ ماضی کی علامت کہا تھا، ایسا سمار ہو چکا ہے کہ اب پھر کبھی نہ بن سکے گا۔

ولیزی نے مدافعت کے ٹرٹھہ میسور کے راج کو تباہ کیا، نظام کی فرانس کی تربیت یافتہ بائیں کی مختست و ریخت کی، سورت کے نواب کو 1799 میں پشن پر بھج دیا گیا۔ کمپنی نے شیواجی کے باپ شاہ جی کی قائم کی ہوئی ریاست تھور پر قبضہ حاصل کیا اور 1801 میں کرناک کو بھی اپنے تسلط میں لیا۔ سورخ نبی، ای. رابرٹس نے لکھا ہے کہ تھور اور سورت کو بڑا فائدہ ہوا۔ دونوں جگہوں پر برطانیہ نے بہت عرصے تک حقیقی طاقت و حکمرانی کا تسلط رکھا۔ دونوں میں حکمران خاندانوں کے جذبات و احساسات کا کوئی خاص خیال نہیں رکھا گیا۔ شہزادوں کو ان کی جائشی کے وقت شرائط و ضوابط سے آگاہ کر دیا جاتا تھا۔

کچھ غور کرتے ہوئے پردیپ کی پیشانی پر بل آئے۔ ”اسے کہتے ہیں ناقابلِ حمایت کی حمایت کرتا۔“

عزمیز نے 1802 کے معاهدوں والی (Bassesin) کا تذکرہ شروع کیا۔ یہ معاهدوں ایک ہاکارہ اور نئے شخص پیشوں کے ساتھ ہوا تھا جس نے برطانیہ کو دکن پر وہی فویت عطا کر دی جیسی انسیں جنوب میں سرناہی نے دلائی تھی۔ اس نے 17 دسمبر 1803 میں براد کے بھونسلے راجا کے ساتھ دیو گاؤں اور 30 دسمبر کو دولت راؤ سندھیا کے ساتھ سُرجی۔ ارجمن گاؤں کے ان معاهدوں کا حوالہ دیا جو ولیزی کی کامرانیوں کے

عروج کی علامت تھے۔ بہت پہلے، متعدد سیاسی آنڈھیوں کا مرکز اور اپنی جنگی اور کار آمد میں مغربی ریاستیں اپنے ہاتھوں سے کھو چکا تھا۔ 1775 میں نواب نے ہندس کا علاقہ اور غازی پور کا مالیہ بھی عطا کر دیا۔ 1799 میں برطانیہ نے اللہ آباد اور اس کے قرب و جوار کے علاقوں تھیا لیے۔ پھر 1801 میں گورنر جنرل کے جہانی ہنری ولیزی نے نواب کو اپنے علاقوں میں سے نصف کو (دو آبہ جنگ و حمل) کمپنی کے حوالے کر دیئے پر مجبور کر دیا۔

ولیزی اپنے منصوبوں کے اس سے زیادہ کامیاب اور خلائق انتقام کا تصور بھی نہیں کر سکتا تھا۔ اس کے چیف سکریٹری نے 1805 کے اوائل میں، حق بجا بابت اور ضروری لڑائیوں کے ذریعے اور کیسے ہوئے معاهدوں کے تحت ملنے والے ثابت حقوق کی روشنی میں، برطانوی علاقوں میں ہونے والے اضافوں کا تحریری اعتراف کیا۔ وہ یقیناً برطانوی قوم پرستی کے ایک نئے احساس سے سرشار اور اتنی کم مدت اور نامساعد حالات میں برطانیہ کی کامرانیوں پر مفتخر نسل کی ایک ممتاز اور موثر علامت تھا۔ پھر بھی برطانوی پالیسی ساز، ولیزی سے، اس کے آئینی اصولوں کو نظر انداز کرنے کے طریقوں سے بخوش تھے۔ کورٹ آف ڈائرکٹرز نے حکم عدالتی کی بہت سی مثالیں بیان کیں جن میں عمل داری کے حلقوں کو بڑھانے کی ایکیوں کا حوالہ بھی تھا اور یہ شومنت رواہ ہو گکر سے جنگ میں ابتدائی ہزیروں پر بکت چینی بھی۔

ان کا یہ روایہ نتیجہ تھا ان پرانے اختلافات کا جو لندن اور ہندستان میں کمپنی کے ملازموں کے مابین پڑے آرہے تھے۔ اور جس کا انجام ریگولینگ ایکٹ کی شکل میں سامنے آیا تھا۔ ایکٹ میں فراہم کی گئی معمانشوں نے اگرچہ ناکافی تھیں، کمپنی کے معاملات میں پاریمانی کنٹرول کو نبٹا زیادہ کر دیا۔ گورنر بنگال، بدل کر گورنر جنرل آف بنگال ہو گیا اور چار افراد پر مشتمل ایک کاؤنسل، اکثریت کی بنیاد پر دیے گئے مشوروں سے اس کی مدد کرنے لگی۔

”نوجوان Pitt کے 1784 کے اٹھیا ایکٹ نے“، عزیز نے رک کر چیزے کچھ یاد کرتے ہوئے وضاحت کی، ”ریگولینگ ایکٹ کی جگہ لی۔ اپنے اختیار پر اصرار کرنے

کے لیے پریویسٹ نے وزیروں اور پریوی کاؤنسلر (Privy Councillors) پر مشتمل ایک بورڈ آف کشنس قائم کیا۔ وزیروں میں ایک کو پریسٹیٹ کا نام دیا گیا جو بعد کو سکریٹری آف اسٹیٹ فار اٹھیا کہلایا۔ اس ایکٹ کے تحت بنایا جانے والا پہلا گورنر جزل کارنوالیس تھا۔ کارنوالیس کے بعد جارج بارلو (07-1805) پھر گلبرٹ ایلیٹ، ارل آف منتو (13-1807) اس عہدے پر فائز ہوئے۔

واقعات کے تسلیم، ان کی سرعت اور تاریخوں میں جگ موانہ چیزیں الجھ کر رہ گیا۔ اس کے ذہن میں تو بہت سے سوالات تھے مگر اس وقت وہ صرف یہ جانتا چاہتا تھا کہ آیا کمپنی ولیزی کے جانشینوں کو قابو میں رکھنے میں کامیاب ہوتی یا نہیں؟

”کچھ بہت نہیں“، عزیز نے کسی قدر تندی کے ساتھ کہا، ”نہیں تو اگر یہ نیپال کی جنگ (18-1814)، پنڈاری کی لڑائی (1817-19)، تیسری مراثا جنگ (19-1817) اور پہلی جنگ برم (28-1824) : لڑے ہوتے۔ اسی طرح دیلمون جنگ (گورنر جزل 35-1828) نے شمال مشرق میں کپار پر قبضہ نہ کیا ہوتا، اودھ کے حکمرانوں کو غصب کرنے کی دھمکی نہ دی ہوتی، انتظامیہ کو اگر بیرون کے ہاتھ میں دینے کے لیے میمور کے حکمرانوں کو ہٹایا نہ ہوتا (1831)۔ جان میلکم، جس نے دوی پولنگل ہزری آف اٹھیا، لکھی تھی، الماق اور قبضوں کو اس بیان پر حق بجانب قرار دیتا ہے کہ کمپنی کے علاقوں اور اس کی افواج میں اضافہ ذاتی سلامتی کی شرط بن گیا تھا۔ اس نے اُن فوائد کی بات کی جو بر طانیہ عظیمی نے اپنے ہندستانی مقبوضات سے حاصل کیے تھے اور چاہا کہ لندن اُن خطرات پر بھی غور کرے جو ان مقبوضات کے ہاتھ سے نکل جانے کی صورت میں پیش آئنے تھے۔“

”یہ حصیں اتنی بھروسے کے نام اور تاریخیں یاد کیسے رہتی ہیں؟“ پردیپ نے آہستہ سے پوچھا۔

کچھ دن ہوئے چارس نیپ کے مختارین کی ایک کاپی تمہارے گھر سے میرے ہاتھ گئی تھی۔ غالباً تمہاری بیٹی سنجھا اسے پڑھ رہی تھی۔ کتاب میں مجھے اس کی

ظاہر کی ہوئی یہ رائے نظر آئی کہ آج کے اسکول ماتر سے توقع یہ کی جاتی ہے کہ ۰ ۰  
ہر چیز کے بارے میں تھوڑا تھوڑا ضرور جانے کا کوئیکہ اس کے شاگردوں کو ہر چیز  
سے پورے طور پر واقع ہونا چاہیے۔ دوسرے الفاظ میں یوں سمجھو کہ استاد کے لئے  
ہر فن مولا ہوتا ضروری تھا۔

”میں گھر جا کر اس کی تقدیق کروں گا“، پر دیپ نے کہا۔ اس کا مطلب یہ  
ہوا کہ ہمارے حکمران اپنی گذیوں پر بیشے اگریزوں کو اقتدار چھیننے کی اجازت دیتے  
رہے ۔ یا اللہ۔ سکھوں، جاؤں اور راجپوتوں کی ان عسکری نسلوں کو کیا ہوا جنہوں  
نے مل کر مغل شہنشاہیت کو سماں کر دیا تھا۔ اگریزوں کا مقابلہ کرتے ہوئے ان کا  
غور کہاں گیا، ان کے بانک پن اور ان کی جوانمردی کو کیا ہوا؟

”تم کچھ جھنجلائے ہوئے اور غصے میں لگتے ہو۔ مرچنٹ آف ونس کی یہ  
لائنس تمہارے اعصاب کو شاید کچھ سکون دیں۔

To buy his favour I extend this friendship

If he will take it, so; if not adieu;

And, for my love, I pray you wrong me not.

ایسا لگتا تھا کہ پر دیپ پر متعدد مختلف اور مضاد جذبات کچھ اس طرح مسلط  
ہو گئے تھے کہ وہ اس پوری بحث کے دوران ایک حرفا نہ بولا۔

ایسا نہیں ہے کہ مغل خاندان کے طویل جھپٹے میں نمودار ہونے والے  
ہندستانی بزرل اور ان کے آقاوں نے بغیر کسی مزاحمت کے ہتھیار ڈال دیے، اطاعت  
قبول کر لی۔ انہوں نے مقابلہ کیا مگر خود ساختہ قوم پرست تاریخ داؤں کے بتائے  
ہوئے وطن دوستی کے اسباب کے لیے ہرگز نہیں۔ کچھ عرصے کے لیے مراٹھوں نے  
اگریزوں کو چلتی کیا، ذیزدہ سو سال سے اوپر کی حدت میں انہوں نے ہندستان کے  
سیاسی اور ثقافتی جغرافیہ کو بدل کر مہاراشر سے بہت دور پرے تک اپنی عسکری اور  
سیاسی قوت کو مستحکم کر لیا مگر 14 جنوری 1761 کو احمد شاہ ابدالی کے ہاتھوں پانی پت  
کے مقام پر ان کی بھکست فاش نے ان کے مقدر پر ہمراڈی۔ پلاسی نے اگر ہندستان

میں برتاؤ نوی تفوق کے بیچ بولے تو پانی پت نے انھیں جزیں پکڑنے اور سحکم ہونے کے لیے وقت فراہم کیا۔ 1803 کے موسم بر سات میں ولیزی کی مہبوں نے ان کے کھن میں آخری کیل مخصوص کیا۔ فروری 1818 کے برتاؤ نوی اعلان نے چیشوا کو باقاعدہ طور پر معزول کر دیا اور مراٹھا مملکت ختم ہو گئی۔

مراٹھا اتحاد ختم اس لیے ہوا کہ ان کی باہمی ہم آہنگی، مصنوعی اور اتفاقی تھی اور اس لیے غیر اختیاری تھی۔ اسی لیے ان کی مملکت کی تجزیہ رفتار توسعے نے درازیں پیدا کیں جن سے یورپین حکومت اور فوج داؤں نے مسلسل فائدہ اٹھایا۔ دوسرے یہ کہ مراٹھا مملکت ان بنیادی رتھوں اور روایتوں کی تشكیل میں بھی ناکام رہی جو کسی سلطنت کی تغیر کے لیے ضروری ہوتی ہیں۔ جیسا کہ 1761 میں سورخ آزاد بلگرائی نے اشارہ کیا تھا۔ ان کے لیزردوں نے اکثر حکمرانوں کے بجائے زمینداروں کے طور طریقے اپنائے۔ انگریزوں نے اس وقت بھی جب وہ نپوں سلطان کے خلاف سہہ فریض اتحاد کے ایک رکن تھے، انھیں وحشی، سرکش، ناقابل اعتبار، بدتربیت اور توہم پرست بنا کر پیش کیا تھا۔ آخری بات یہ کہ انگریزوں کے خلاف اپنے، سائل کو کنجما، مقصد کرنے کے لیے مراٹھا لیڈر بہت کمزور اور بُٹے ہوئے تھے۔ وہ اس وقت بھی اپنے آپ کو متحد اور منضبط نہیں کر سکے جب کہ خود ان کا وجود داؤں پر لگا ہوا تھا۔ 1801 کی ساری مدت میں فنڈے اور ہوکر، جنوبی مالوہ میں خون ریز لڑائیاں لڑتے رہے۔ انہیں کے اطراف میں بھی لوٹ اور غار گنگری عام تھی۔

اسی وقت جگ موہن کو اپنے گھر کے کسی کام سے ولی بھاگنا پڑا۔ اس کے ماں میں یالکوٹ کے ایک بڑے تاجر کو بھورا اپنا سارا کاروبار امر تسر آنے والی آخری ٹرین میں بیٹھنے سے پہلے سنتے داموں بچنا پڑا تھا۔ وہ اپنے آخری پڑا ولی میں، دیوالیہ ہونے کے خوف سے حیران و پریشان زبردست مایوسی کے عالم میں تھے۔ ہر چیز کو دینے کے بعد اپنے کاروبار کو پھر سے شروع کرنے کے لیے، پناہ گزیزوں کو الٹ کی جانے والی زمینوں کے ایک ٹکڑے کو حاصل کرنے کے لیے وہ در در کی خاک چھان رہے تھے۔ بے شمار سنگارشی خلطوں لیے ہوئے، جگ موہن نے راجدھانی میں متعدد

سیاست دالوں اور سرکاری حکام سے ملاقات کی ابتدائیں اسے صرف ناکامی ہاتھ آئی۔ بعد کو ارونا آصف علی، بر دولا سارا بھائی، رفیع صاحب اور جامد میئر کے واکس چاٹلر ذاکر ذاکر حسین سے ملاقات کا فائدہ ہوا۔ اس کے ناموں کو جنگ پورہ میں ایک قلعہ زمین الاث ہو گئی۔ تدوائی صاحب نے پانچ ہزار روپے کے قرض کا بھی انتظام کر دیا۔ رفیع صاحب، کہ وہ اسی نام سے زیادہ جانے جاتے تھے، ضرورت مند پناہ گزینوں کی خاطر اپنی بیب میں ہاتھ ڈالنے کے لیے ہمیشہ تیار رہتے تھے۔ ان کے جوش و خروش اور دنیاوی ظاہر کے بیچھے، ان کے اندر ایک بڑی ہی غیر متوقع جذباتیت تھی۔

جنگ موہن کی عدم موجودگی میں عزیز اپنی ٹکنگوں میں کافی آگے بڑھ چکا تھا۔ اس نے پردیپ کو بتایا کہ حیدر علی اور اس کا بینا نہ پوچھا، انگریزوں کے خلاف مراحت کرنے والے ہر اول کے دو مقبول ترین اور دل ربا افراد تھے۔ حیدر علی نے جو فوج کے عام پاہی سے ترقی کر کے نمایاں مرتبوں تک پہنچا تھا، درباری سازشوں کا توڑ کیا، اپنے ٹکنگوں کو بخدا دکھلایا اور ایک پاہی جزل کی حیثیت سے شاندار خدمات انجام دیں۔ اس کی فوبی کامرانیوں کے ذکر کو مختصر کرتے ہوئے عزیز نے ایکلو میسور جنگ (1761-69) کا ذکر کیا جو انگریز-مراٹھا اور نظام کے اتحاد کو توڑنے کا سبب نبی تھی۔ اس نے مراٹھا - میسور جنگ (1769-72) سے حیدر علی کی کامیاب داہی اور بچھے معرکوں میں ہاتھ سے نکل جانے والے علاقوں کی پذیریافت کی بات کی۔ آخر میں اس نے 1780 میں انگریز فوجوں کے ہتھیار ڈالنے کی تفصیلی تصویر کشی کی جو ہندستان میں انگریزوں کو لگتے والا سب سے بڑا دھکا تھا۔ اس نے حیدر علی کی موت سے چند ماہ قبل 16 دسمبر 1782 کو تھجور میں Braithwaite کی نگست کا بیان بھی کیا۔

انگریز مورخ G.B.Malleson نے اس بات کا اعادہ کیا ہے کہ میسور کا حکمران وہ واحد شخص تھا جو میدان جنگ میں انگریزوں کا مقابلہ کر سکتا تھا۔ یہ حیدر علی تھا جس نے انگریزوں کو امن کا حکم دیا۔ یہ حیدر علی ہی تھا جس نے پاہی - کہ میدان میں اُس جزل کا کڑا مقابلہ کیا جو کلائیوں کا دیاں ہاتھ سمجھا تھا اگرچہ اس جنگ میں حیدر کی موت ہو گئی مگر اس کے بیٹے نے جہاد کو جاری رکھا۔ سترہ سالہ فتح علی (بعد

کو جس کا نام صوفی نبی سلطان اولیاء کی نسبت سے تپو پڑا) نے 1777ء میں اینگلکو-میسور جنگ میں پہلی بار کمان کی ذمہ داری سنگھائی۔ نبی کو جو علاقہ درثی میں ملا تھا وہ شمال میں دریائے کرشنہ اور دھار دواز سے لے کر جنوب میں ڈھنڈی گل سے پرے تک پھیلا ہوا تھا۔ مغرب میں کرتاک کے میدانوں کے گھاٹ اور شرق میں بحیرہ عرب نے اس علاقے کی حد بندی کی تھی۔ یہ اور ان کے ساتھ مغربی گھاٹوں نے، میسور کے پیش پر مستقبل کے حملہ کرنے والوں کے لیے ایک قدرتی روکاوت ہادی تھی۔ سلطنت کے اہم شہری مرکز میں دریائے کاویری کے کنارے راجدھانی سرناگاہم اور مزید شمال میں بنگور کا شہر تھا۔ ان جگہوں پر مشرقی اور مغربی ساحلوں سے اور شمال میں حیدر آباد سے سامان آتا تھا۔ یہاں سے لکڑی، اتاج اور کپڑے کی برآمد ہوتی تھی۔

1797ء میں سرناگاہم ایک ترقی کرتا ہوا اور خوشحال شہر تھا۔ مختلف جگہوں پر وافر مقدار میں غلتے کا ذخیرہ تھا اور اسٹاک میں اتنا مزید فاضل غلتہ موجود رہتا تھا جو اگلے تین برسوں تک کام آسکتا تھا۔ بحیثیت بھوگی ساری قلمروں میں زیر کاشت علاقے میں معتدله اضافہ کیا گیا تھا۔ گھبہوں اور ہو کی کاشت میں اچھا خاصہ اضافہ اور بہتری کا اہتمام ہوا تھا۔ پان، انساں، سیکر، ساگوان، آم، چھالیا اور صندل کے درختوں کی پیداوار میں توسعی اور اضافے کی کوششیں ہوتی تھیں۔ یہ سب کچھ اس لیے ہو سکا تھا کہ نبی نے مالیائی نظام میں اصطلاحات کی تھیں، کاشکاروں کے مقادرات کا تحفظ کیا تھا، انھیں تقاضی قرضے ملنے کی آسانی فراہم کی تھی اور روپیہ بیویو گلکش اور جاگیر دار کے کارندوں کے ظالمانہ اور من مانے طریقہ کار پر پابندیاں عائد کی تھیں۔ اسی وجہ سے لغۇھىت مور کو ملک آپا، زراعت اچھی نظر آئی اور وہاں کے جفاش باشندے خوش اور مطمئن ملے۔ نئے قائم کیے ہوئے شہر اور قبیلے بھی اسے ترقی کی راہ پر گامزن لگے۔

مجک موہن لکھتو والہیں آیا۔ دہلی کے چاندنی چوک کی ایک مشہور مشاہی کی دوکان کی مشاہیوں سے لدا پہندا، سکرپٹریٹ کے قریب بننے ہوئے چھوٹے سے چوچ کے پاس سے گزرتے ہوئے اس کے کانوں میں اس گیت کی آواز آئی۔

"The Kingdom stands and grows for ever."

دیکھنے میں بہت خوش اور مطمئن اس نے دلی میں بڑے بڑے لوگوں سے اپنی ملاقاتوں کا حال سنایا۔ اسی وقت ہمایوں اندر داخل ہوا۔ اس کا پہیت حسب معمول بڑھا ہوا اور پلٹ کے اوپر نکلا ہوا تھا۔ اس نے آدمی آستین کی قیسی پہن رکھی تھی مگر کھلا ہوا اور شانوں کے پاس قیس پر ٹکنیں۔ وہ کنارے کی میز پر بیٹھ گیا۔ اہم مسائل پر گفتگو شروع کرنے سے پہلے اس نے دولت، سیاست کو کس طرح خراب کر رہی ہے، اخباروں کے اداروں پر اشتہارات کا کیا اثر ہو رہا ہے، جیسے اپنے خیال میں معمولی موضوعات پر کچھ بات کی۔ ”میہانی کے نواب صاحب کو آداب عرض کرتا ہوں۔“ پر دیپ نے ہمایوں کا استقبال کیا۔

کسی قدر جھینپا جھینپا ہمایوں ایک کری سمجھ کر بیٹھ گیا۔ اس نے سگریت سلکائی اور منتظر رہا کہ عزیز اپنی بات شروع کرے۔ اس نے اپنے گردپ سے ملنے کا ہمنتوں انتظار کیا تھا۔

”جس عرصے میں جگ موہن غیر حاضر تھا ہم نے بات کی کہ میسور کے حکمران کو کس طرح اس کی اصل حیثیت پر پہنچایا گیا۔ نیپو کو اپنے نصف علاقے کو چھوڑنے اور تقریباً تمیں لاکھ پاؤٹ تاداں دینے پر مجبور کیا گیا۔ سب سے زیادہ بے عزتی کی بات یہ کہ اس نے اپنے دو چھوٹے چھوٹے بیٹوں کو یرغمال کی حیثیت سے دے دیا۔ آٹھ سال کا عبد المخلوق، اور پانچ برس کا معززالدین۔ سرناہاٹم کے معاہدے نے اس کے مقدار پر مہر لگادی۔ اس کا حوصلہ پر تھا۔ چو تھی ایگلو میسور جنگ میں اس کی فوج لنگری لوئی اور بے دست دپا ہو چکی تھی۔ نظام اور مراثوں نے خود اپنے سامنے آئے والے خطرات سے بے خبر کمپنی کے سب سے زیادہ مستقل مراجع مختلف کے زوال میں مدد کی۔ اپنے قول کو صحیح ثابت کرتے ہوئے کہ شیر کی طرح ایک دن زندہ رہنا، بھیز کی لمبی عمر سے کہنیں بہتر ہے، میسور کا یہ شیر لڑتے ہوئے مارا گیا۔

”اوہ، ہمایوں نے پلک جھپکائے بغیر کہا، ”انتے بہادر اور جری آدی کی حکمت کا سبب کہا ہے؟“

اس سے پہلے کہ میں اس سوال کا جواب دوں مجھے یہ کہنے کی اجازت دو کہ حیدر اور نپو کا کارنامہ بھی کوئی معمولی کارنامہ نہیں ہے کہ انہوں نے ایک چھوٹی سی قلمرو کو ایک اہم سلطنت کے درجے تک پہنچا دیا اور اسے باہر کی عظیم دنیا کے رابطے میں لے آئے۔ ایسے افراد کسی بیرودنی طاقت کے سیاسی اقتدار کے سامنے کیسے جگہ سکتے تھے؟ نہیں وہ ایسا نہیں کر سکتے تھے۔ ایکلو میسور تعلقات میں جو اہم غصہ کار فرما تھا وہ تھا مرکزی اتحادی کے ختم ہو جانے سے پیدا ہونے والے خلا کو پہ کرنا۔ کچھنی نے حیدر علی کے زمانے میں غیر محسوس طریقے پر ایک تائیں اتحاد کا نظام قائم کیا جس کی رو سے ایک ہندستانی ریاست کو یا تو کچھنی کے اقتدار کو حلیم کرنا ہوتا یا پھر اپنے کفر پن اور اپنی انتہا پسندی کی قیمت ادا کرنی ہوتی تھی۔ جب تک حیدر علی اور نپو نے حکومت کی اس وقت تک فویت جزیں نہیں پکڑ پائی اور اسی لیے ان سے کچھنی کے تعلقات کشیدہ ہی رہے۔

"جہاں تک نپو کی بحکمت کا معاملہ ہے، اس کے متعدد اساب اور وضاحتیں آج بھی موجود ہیں۔ جیس میل کا خیال ہے کہ حیدر علی کا مقابلہ اگر صرف برٹش کچھنی سے تھا تو نپو کو حکومت اور کچھنی دونوں کا سامنا کرتا پڑا اور ان دونوں کے مشترکہ وسائل جگہ میں ان کے معاون و مددگار ہوئے۔ دوسرے مصنفوں ہیں جو دلیلی کے ہاتھوں بالآخر نپو کی بحکمت میں نظام اور مراثوں کے اتحاد کو کار فرما دیکھتے ہیں۔ حسن اتفاق سے یہ بات اس حقیقت کو ثابت کرتی ہے کہ اس وقت مذہبی رشتہوں سے صرف نظر کرتے ہوئے کس طرح سیاسی رشتہ قائم ہوتے تھے۔ اور یہ کہ انمار ہویں صدی کے راججوں اور نوایوں نے کس طرح اسلام یا ہندو اسلام کے محافظ کے بجائے محض آزاد و خود اختار حاکموں کی طرح حکمرانی کی۔ یہ بات چھپلی صدی کے لیے بھی صحیح ہے۔ راجپوتوں اور مغلوں کے درمیان ہونے والی بحکمت کوئی کمیوشن تزارع نہیں تھی بلکہ وہ ایک محدود اور مقامی سیاسی نظام اور ایک توسعی پسند سلطنت کی باہمی چیقلش تھی۔ راجپوت اپنے مذہب کے تحفظ کے لیے نہیں بلکہ اپنے فرقے کی سرداری کے تحت چلنے والے ایک سیاسی ذھانچے کو بچانے کے لیے تھے۔"

”مجھے ایسا لگتا ہے، ہمیوں بولا، ”تم خود اس کی نوکر شاہی کی خداری کو بہت اہمیت نہیں دیتے ہو، نوکر شاہی جس کا سربراہ اس کا اہم وزیر اور معمد میر صادق تھا۔ میر صادق وہی تو قابو جس کے بارے میں اقبال نے کہا تھا، ”تکب آدم، تکب دین، تکب وطن۔“

”میں تو یہ کہوں گا،“ عزیز کی قدر بذرگی کے ساتھ بولا، ”کہ علاقائی ریاستیں، فضول خرچ عدالتیں اور نوکر شاہی پر انحصار کی وجہ سے دبی ہوئی تھیں۔ انحصار میں صدی کے بھر ان کا اصل سبب سماج اور حکومت کا باہمی رشتہ تھا۔ اس نے بڑے سمجھیدہ سائل پیدا کیے اور بالآخر سماجی ترقی اور اقتصادی نشوونما کے امکانات کو تباہ کر دیا۔“

”لیکن،“ پردیپ نے عزیز کو یاد دلایا، ”تم نے یہ نہیں کہا تھا کہ نہپر اس بات سے واقف تھا کہ برطانیہ کی طاقت کی بنیاد تجارتی خوشحالی ہے اور یہ کہ ہندستانی حکمرانوں میں وہ واحد آدمی تھا جس نے تجارت اور صنعت کو ترقی دینے کی اہمیت کو سمجھا تھا۔“

”ہاں، میں نے کہا تھا۔ اور میں نے یہ بھی کہا تھا کہ اس نے ایک محکم مالیہ (روپنیو) اور ایک محکم تجارتی اور صنعتی نظام کی بنیاد بھی رکھی۔ اسی کے ساتھ خود اس کے مقاصد، ایک سول سو سالی کی تکمیل کے کام اور یورپ میں جاگیرداری نظام سے سرمایہ داری نظام کی طرف پیش قدمی سے متعلق جائزہ اور سماجی و اقتصادی تبدیلی کی تخصیص (Individualisation) کا سارا ذھانچہ مناسب توہاتیوں اور تناظر کی عدم موجودگی کی وجہ سے فاسق ہو گئے۔ وہ چاہے زراعت سے خلک ہوں یا چاہے صنعت یا تجارت کے بارے میں۔ نہپر کی ہر پہل آئین جہاں داری اور سیاست اور نوکر شاہی کی بالادستی کی جوزتوڑ کی نذر ہو گئی۔“

”جائزہ کی تخصیص یا Individualisation کا مطلب کیا ہوتا ہے؟ کافی عمر سے تک خاموش رہنے کے بعد جگ موہن نے پوچھا۔ ایش نے میں ہمیوں کی

مگریت پرستور سنگ ری تھی۔

ایک لمحے کے لیے سب ہی خاموش ہو گئے۔

”میں سمجھتا ہوں،“ عزیز نے جواب دیا، ”کہ اس کا مطلب کسی بڑی اکاؤنٹ کے بر عکس جاندہ کو کسی ایک شخص کے حوالے کر دینا ہے۔“

اب سوال کرنے کی باری پر دیپ کی تھی۔ ”اور سرمایہ داری کے بارے میں کیا خیال ہے؟ اور جاگیرداری سے سرمایہ داری کی طرف چیز قدمی کا ذکر جو تم نے کیا ہے؟“

”کیپٹل ازم،“ عزیز نے جواب دیتے ہوئے کہا، ”پیداوار کے ایک طریقے کو ظاہر کرتا ہے جس میں سرمایہ اپنی مختلف شکلوں میں، پیداوار کا اصول ہوتا ہے۔ اس کی ابتداء کے مراغ مختلف جگہوں پر ملتے ہیں۔ کہیں تجارتی سرمایہ اور بیرونی تجارت کی ترقی میں یا جاگیرداری نظام میں، غاؤں رینٹ اور خدمات کے تباولے کے واسطے سے زر کے لین دین کے فروغ میں اس کا مراغ پایا جاسکتا ہے۔ اس بحث کا تعلق جاگیرداری نظام سے سرمایہ داری نظام کی طرف چیز قدمی سے ہے اور یہ زیادہ تر مغربی یورپ سے دایت ہے کہ جہاں کیپٹل ازم پہلی بار ظاہر ہوا۔ جہاں تک جاگیرداری سے سرمایہ داری کی طرف آنے کا سوال ہے میں جاگیرداری نظام کے انحطاط، تجارتی نظریہ زر اور صنعتی انقلاب سے متعلق ایک بڑی عالمانہ کتاب کی سفارش کروں گا۔ اسے کیبرج میں مقیم ماہر اقتصادیات مارس ڈاپ نے لکھا ہے۔ کتاب کا نام ہے ”اسٹریز ان دی ڈیوپمنٹ آف کیپٹل ازم۔“

عزیز نے اپنی ٹپٹل ہائی اور جھپٹے ہوئے صفحات پر چک گیا۔

”جہاں سے ہم نے چھوڑا تھا اس سے آگے،“ اس نے اپنی بات شروع کی، ”فرانس پر، جہاں نپو نے اپنا ایک سفیر بھیجا تھا اور پانچ سے دس ہزار تک فرانسیسی سپاہیوں اور چھپیں سے تمکے ہزار تک افریقی سپاہیوں کا مطالبہ کیا تھا، مگر دس کرتا نپو کے لیے نقصان دہ رہا۔ اسے یورپ میں ہونے والے واقعات کا کوئی اندازہ نہیں تھا۔“

اور نہ ہی اُن مشکلات کا جو فرانس کو بورپ میں لایا کرنے میں پیش آرہی تھیں۔ اس میں کوئی بلک نہیں کہ انقلاب فرانس نے اس کے اندر ایک نئی روح پھونک دی تھی اور اسی لیے 1797 میں جمہوریہ فرانس کے قیام کے پانچ سال پورے ہونے کے موقع پر، سرٹھاہم میں فرانسیسی سپاہیوں کے قاتم یہے ہوئے بلکہ ان کلب کے لیے اس کے اندر اتنا جوش و خروش تھا۔ اسی فرم کو اس نے یہ اعلان کرتے ہوئے منصب کیا کہ وہ اُن کے ملک کے جنڈے کو تسلیم کرتا ہے۔ ملک جو اسے پیدا بھی ہے اور جس سے اس کا اتحاد بھی ہے۔ بہت سے لوگوں کو یہ بات بڑی عجیب معلوم ہوتی تھی کہ انقلاب فرانس، جو ایک زبردست تغیر تھا اور جس نے شاہی تنخوا کو اچھالا اور جس کے تیروں کے خصوصی ہدف بادشاہ تھے، اسے پہلا ہمدرد سرٹھاہم کے حکمران کی صورت میں ملا۔

ہماہیوں عموماً ایک خاموش سامع تھا، لیکن اس موقع پر اس نے چاہا کہ عزیز برطانیہ کے رڈ گل پر کچھ اور روشنی ڈالے۔

عزیز نے سب لوگوں پر ایک سرسری نگاہ ڈالی اور مسکرا لیا۔ ”اگر بزرگ“، اس نے دعا تھی، ”اپنے علاقائی دعووں کے ہر امکانی خطرے کو ختم کرنے کے لیے بے چین تھے، انھیں فرانس کے ساتھ نپو کو پیش کیا کہ اسے ختم کرنے کے لیے جگ کرنے کا جواز مل گیا۔ اس کی قلمرو میں فرانسیسی فوج کی آمد نے آخری تھنک کا کام کیا۔“

”اب ہم یہ جان گئے“، پردیپ نے خیال ظاہر کیا، ”کہ اگر بزرگوں نے نپو کو ایک بد نفس آدمی کے روپ میں کیوں پیش کیا؟“

”تم بالکل صحیح سمجھے۔ 1788 میں “Gentleman's Magazine“ نے نپو کے فرمانوں کو انگریزی زبان میں شائع کیا اور تعمید میں یہ دعویٰ کیا کہ یہ فرمان نپو کی وثی اور خالم شیخہ کے ناقابل ترویہ ثبوت ہیں۔ مئی 1799 میں اس کی ٹکست اور موت کے بعد اگر بزرگوں نے اس کی یادی کو مشرقی شفاوت اور بے رحمی کے نمونے اور

ایک ایک دہشت کا آسیب قرار دیا جو درپ پر صدیوں منڈلاتا رہا تھا۔ بر صیر کی دیوبالائی اور ہار بخی تاویلات میں نیچے یقیناً کلیدی کرداروں میں سے ایک تھا۔ کچھ جو شیئے مسلمان ہمدردانہ طور پر اسے ہندوؤں کو قتل کرنے والے متصب کے بجائے ایک سیکولر حکمران کہتے ہیں۔ اور یہیں سے ان دو گروہوں کے درمیان لڑائی ٹھن جاتی ہے جن میں ایک گروہ کا کہنا ہے کہ نیچے ہمیر میسور ملک کی آزادی کے لیے لڑنے والا شہید تھا اور دوسرے کا خیال ہے کہ نیچے ایک خالم اور متصب مسلمان تھا۔

نیچے کی خصیت سے مکور پر دیپ اس کے بارے میں کوئی اچھی کتاب پڑھنا چاہتا تھا۔ عزیز نے لکھنؤ کرپن کا لج اور لندن یونیورسٹی کے قلمیں یافتہ محبت الحسن کا حوالہ دیا جنہوں نے نیچے پر ایک رسالہ لکھا ہے۔

تکلف بر طرف ”میں“ مسلمان حکمرانوں کو آسیب قرار دینے والی تحریروں پر کسی رائے زنی کو ضروری نہیں سمجھتا مگر اُس وقت مجھے بہت جھنجڑا ہوتی ہے جب مجھ سے مندرجہوں کی لفکست و ریخت اور جبری تبدیل مذہب کا ذکر کرنے کی فرمائش کی جاتی ہے۔ اس کی آخر کیا وجہ ہے کہ اسی ملک میں پیدا ہونے والے یہیں پلنے بڑھنے والے مسلمانوں کو چند غیر رواوار اور متصب حکمرانوں کے اعمال کی روشنی میں دیکھا جائے، پر کھا جائے؟ چائے کی اس دوکان کے منہ میاں اور محمد صادق کر خندا رک جس سے ہم جامدہ لیہ میں ملے تھے، محمود غزنوی کے سومنا تھو پر جملے کا ذمہ دار بتایا جائے۔ یہ کہاں کا انصاف ہے؟ ان لوگوں کو محض اس لیے نشانہ نہیں بنایا جاتا چاہیے کہ کسی احقیقی مغل بادشاہ نے سکھوں کے معزز اور محترم گروہوں کو جہیز تھ کر دیا، یا پر جوش بہت شکن اور مگر زیب نے ہندو مندرجہوں کو مسار کر دیا۔ میں نے کہیں پڑھا ہے کہ سومنا تھو مندرجہ کو دوبارہ تعمیر کروانے کا کوئی منصوبہ کے ایم منشی کے سامنے ہے اور ہمارے صدر پابلو راجندر پرشاد منشی کی اس پہلی کی تائید کر رہے ہیں۔ شاید پڑھت ہی اس حادثت کو روک سکیں۔ ہمارے اس عہد میں پڑھت ہی، حادثوں، بیہودگیوں اور جہالت کے صحراء میں ایک نخلستان ہیں۔ دوسروں کے بر عکس وہ عام لوگوں میں کچھ صحت مند احساس اور کچھ پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

”تم بالکل کسی عاشق نہرو کی طرح بات کر رہے ہو،“ بگ موہن نے کسی قدر خوش طبی سے کہا۔

”بالکل نہیں، اس کے برعکس ان کے بارے میں میرے بہت سے ذہنی محفوظات ہیں،“ عزیز نے جواب دیا۔ کبھی کبھی میرا بھی یہ تاثر ہوتا ہے کہ وہ تعالیٰ کے بیگن کے کھیل کو جاری رکھنا چاہتے ہیں۔ مگر پھر بھی نئے ہندستان کی تغیریں ان کے حصے سے میں انکار نہیں کر سکتا۔

”کیا تم ان کا حصہ؟“ بگ موہن نے پوچھا۔

”اس پر میں نے کچھ بعد کو بات کی ہوتی، مگر چلو ابھی کہے لیتے ہیں۔“

”بہت اچھا ہو گا،“ بگ موہن نے کہا۔ اس نے ابھی حال ہی میں نہرو کی خودنوشت سوانح عمری، مہاتما گاندھی کی ”His own story“ اور ان کی دس ستمبر 1947 سے 30 جنوری 1948 تک کی ”Delhi Diary“ ختم کی ہے۔ ”یہ ایک مشکل کام ہے۔“ عزیز نے اپنے خصوصی تحریکانہ انداز میں کہا، ”کسی سیاہی لیزر یا اشیائیں کا کسی تاریخ کے معینہ لمحے میں تجزیہ کرنا آسان نہیں ہے۔ مثال کے طور پر، جنگ کے دو ہیرو، لامبے جارج اور دسمن چرچل سے مختلط کسی حقیقتی فیلمے (اگر کوئی ہو سکتا ہے) کے ہم آج بھی مختار ہیں۔ فرانس کے انقلابی Robespierre کا تجزیہ فرانس میں آج بھی بڑی شدت کے ساتھ جاری ہے۔ نہرو کا تجویہ خصوصیت کے ساتھ بڑا ہتھ شکن کام ہے۔ میں صرف یہ کہوں گا کہ قومیت کے متعدد متازعہ تکفیریات اور اسے حاصل کرنے کے متعدد اور منتنوع لاکچر مل تھے لیکن گاندھی کے تدریتی جانشین نہرو آزادی اور ملک کی تقسیم کی لائی ہوئی تبدیلیوں سے پہنچے کے لیے بہتر حیثیت میں تھے اور زیادہ مناسب تھے۔ میں ان کی بہت سی کیوں کی نشاندہی کر سکتا ہوں مگر اس کے باوجود وہ اپنے ہم عصر دل میں، ایک کئے پہنچے ملک کے مستقبل کا ایک تصور رکھنے والے واحد آدمی تھے جس نے ملک کی رہنمائی کے لیے اپنی دانش و روانہ توائیوں کی پروانگت کی۔ میں اس بات سے متفق ہوں کہ انھوں نے خود اپنے بہت سے خیالات و

نظریات کو عملی جادہ پہنانے کے لیے کچھ بہت نہیں کیا۔ میں اس بات سے بھی اتفاق کرتا ہوں، جیسا کہ میرے مارکسٹ دوست مجھے بتاتے ہیں کہ اپنے بعض نظریاتی مخالفین کا مقابلہ کرنے میں وہ کانپ کاپ جاتے ہیں۔ میرے یہ دوست جو بات نہیں کہتے وہ یہ ہے کہ اس سب کے باوجود نہرو نے ہمارے جمہوری اور یکوار تانے بنانے کو صحیح سلامت رکھا، دنیا میں ہمارے لئک کے ہام کو روشن کیا اور اس کے وقار میں اضافہ کیا۔ انہوں نے ہمیں ایک جدید لبرل، معقول اور مکنالوجی میں ایک ترقی یافتہ ہندستان کا خاکہ دیا۔

”سیا تم“، پردویپ نے پوچھا، ”انھیں توی تحریک کے یکوار ترکے کا وارث بھجتے ہو؟“

”ہاں بالکل“، عزیز نے کسی قدر جوش و خوش کے ساتھ کہا، ”معاملات کی بائگ ڈور سردار ٹپیل کے ہاتھ میں ہو، مجھے طہانتی حاصل نہیں ہوگی۔ صحیح ہے کہ وزیر داخلہ جذبے، ٹپک اور جرأت سے عاری نہیں ہیں پھر یہ کہ انہوں نے راجوں مہاراجوں کی ریاستوں کو اثنیں یونین میں مدغم کرنے کے سلسلے میں بہت کچھ کیا ہے مگر وہ اپنے خیالات و نظریات میں بہت کثرت ہیں اور دائیں بازو والوں سے انتہائی قریب۔ یہ لوگ انھیں ”مرد آہن“ اور نہ جانے کیا کیا کہتے ہیں۔ مگر خیر میں ان باتوں کو کوئی اہمیت نہیں دیتا ہوں۔“

”میں نے نہ ہے“، پردویپ بولا، ”مگر ٹپیل، نہرو مخالف گروہ کی قیادت کرتے ہیں۔“

”ہاں، یقیناً۔ پارٹی کے اونچے ملتوں میں، نہرو کے مخالفین، ہندو سماج کے تانے ہانے کو تبدیل کرنے کے سلسلے میں ان کی نہوںک پیٹ کی کوششوں کو، پاکستان کی طرف ان کے نرم رویے کو، مسلمانوں سے ان کی ہمدردی کو پسند نہیں کرتے ہیں۔ لیکن نہرو اپنے لوپر ہونے والی ایسی تنقید کی تردید کرتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ پاکستان کی طرف سے بھڑکانے والی باتیں، وہاں کے ہندوؤں کی تحریک اور وہاں ان پر ہونے

والي مظالم جو بھی ہوں، ہندستان کو اپنی اقلیتوں کے ساتھ بہر حال مہذب روایہ رکھنا چاہیے۔ دوسری صورت میں، ہم ایک ایسا ناسور پیدا کر لیں گے جو سارے نظام کو نہ صرف منسخ کر دے گا بلکہ بالآخر جہاد و بر باد کر دے گا۔ وہ سیکورزم کی بات کو حق بجانب ثابت کرنے کے لیے کامگیریں کے پچھلے ریکارڈ کی دہائی دیتے ہیں اور مذہبی نظرت و تعصّب کی آگ کو بخانے میں مہاتما گاندھی کی بے مثال جرأت کا حوالہ دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ وہ اس بات کو طے کرنا چاہتے ہیں کہ آیا حکومت اور پارٹی فرقہ پرسی سے متعلق روایتی کامگیری اصولوں کی پابند رہے گی یا ملک ان اصولوں کو ترک کر کے بہک جائے گا۔

”نہرو کی پائیدار اور مستقل دین کیا ہے؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”قوی اتحاد کی ان کی لگن اور ان کا عزم مضمون۔ ان کا عقیدہ ہے کہ مذہبی تفریق اور ذات پات کی کلکش کے خلاف اڑائی کو مسلسل جاری رکھنا چاہیے۔ بغیر یہ سوچے ہوئے کہ ہمیں اس کی کیا قیمت چکانا ہوگی یا یہ کہ مخالفت کتنی ہتھکن ہے۔“

ہمیوں نے یہ خبر سنائی کہ ڈاکٹر عبدالحسین نے نہرو کی کتاب ”ذکوری آف انڈیا“ کا اردو ترجمہ پورا کر لیا ہے اور وہ اب ان کی خودنوشت سوانح عمری کا ترجمہ شروع کرنے والے ہیں۔

”پردیپ نے ہمیں بھنکا دیا۔ یہ بھی نہرو کے چاہنے والوں میں سے لگتا ہے۔“

”کوئی بات نہیں بھج۔ ہماری گفتگو کے دوران ایسی باتیں تو ہوتی ہی رہیں گی۔ اور پھر میں بہر حال کلاس روم میں تو لکھر نہیں دے رہا ہوں کہ اسے سختی کے ساتھ نصاب کے مطابق ہوتا چاہیے۔ اچھی بات تو یہ ہے کہ تاریخ کے مطالعے کو فرد کے اندر، ذہن کی ایک مخصوص پختگی، معاصر واقعات اور ماضی اور مستقبل سے ان واقعات کے رشتہوں کے بارے میں ایک مخصوص سوچ اور احساس پیدا کرنا چاہیے۔“

در حقیقت ہم خرافات کو پالتے ہیں، نظریاتی روحانیات کے مطابق بنت تراشے میں، راجاؤں اور سلطانوں کے گن گاتے ہیں اور اس طرح عہد زریں کی ایک دیومالائی شبیہ تخلیق کر دیتے ہیں۔ اس سب کا نتیجہ لٹتا ہے ماضی کا ایک مسخ شدہ تصور۔

ہندستان کے ماضی کی تحقیق و تفییش میں ایک اہم تضاد یہ ہے کہ یہ تحقیق و تفییش عموماً جچلے سو سال کی تاریخ کی تاویلات پر محصر ہوتی ہے۔ مٹلے کا ایک حصہ ہمارا وہ علم بھی ہے جو ہمیں ہنری الیٹ میں استعماری مورخین سے حاصل ہوا ہے۔

اس نے ”دی ہتری آف انڈیا ایز نولڈ بائی ایش اون ہسپور مینس“ کے نام سے بارہ جلدیوں پر مشتمل تاریخ کی ایک کتاب مرتب کی۔ مقصد تھا گلکتے کے تعلیم یافت لوگوں کے اس خیال کو باطل ٹھہرانا کہ مغلوں کا عہد انگریزوں کے عہد کے مقابلے میں بہتر رہا تھا۔ اس کے مطابق مطلق العنان، تعصباً اور ظالم مسلمانوں کے مقابلے میں، انگریزوں کی، کہنیں زیادہ کام کیا۔ اس نے مسلمانوں سے اختلاف کرنے والے ہندوؤں کے قتل کی، جلوسوں اور عبادت پر عائد عام پابندیوں کی، مسخ کی ہوئی مورثیوں کی، صمار شدہ مندوں کی، جبریہ تبدیل نہ ہب اور زبردستی کی شادیوں کی کہانیاں سنائیں، جھلکیاں دکھائیں۔ اس کا مقصد ہندستانیوں کو برطانوی راج کے فوائد سے آگاہ کرنا تھا۔ یہی عظیم سرکاری منسوبہ تھا اور اس کے پیچے صرف اس سے مطابقت رکھنے والے حقائق کو منتخب کرنے کا ہیں روحانی تھا جس کی وجہ سے وہ اس عام الزمام کا سزاوار ٹھہرا کہ اس نے بہت سی ان شہادتوں کو نظر انداز کیا ہے جو اس کے خاکے میں قدم نہیں پہنچتی تھیں۔ S.H.Hodivala نے اسے اور اس کے جانشین پروفیسر جان ڈاؤن کو خاص غلطیوں کو پہنچانا اور بہت سی جھوٹی اور مسخ شدہ تاریخ کو روایج دینے اور بہت سے نئے مورخین کو بھٹکانے کا ذمہ دار ٹھہرایا ہے۔ انہوں نے یہ بات ہتری آف انڈیا ایز نولڈ بائی ایش اون ہسپور مینس“ کی اشاعت کے ساتھ سے زیادہ سال گزرنے کے بعد کہی تھی۔

”تو اب ہم جان گئے“، پردیپ نے کہا، ”کہ عہد و سلطی کا ہندستان اتنے

خراب انداز میں لیسے اور کیوں بیش کیا گیا ہے۔“

”میں نے کہیں پڑھا تھا کہ چارلس ڈارون“، جگ سوہن نے کہا، ”اپنے پاس ہے بلکہ حقائق کے لیے ایک الگ نوٹ بک رکھتا تھا۔ ویسے اسے خود یہ حسوس ہوتا تھا کہ وہ انھیں بھول جانا چاہتا تھا۔“

”Oh yes“، وہ سانچی دیانت داری کا غمودہ تھا۔ عزیز نے رائے ظاہر کی۔

”قابل غور رکھتے یہ ہے کہ لاکھ سو پنچے کے بعد بھی کسی سوراخ کے لورجگ زیب یا نیپھ کی وکالت کرنے یا ان کے جرائم کو معاف کرنے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ہے۔ مجھے ان لوگوں سے کوئی ہمدردی نہیں ہے جو محمد بن القلعہ یا اکبر کے بجائے محمود غزنوی اور بلبن کی پرستش کرتے ہیں یا تراائن (1192) اور پانی پت (1526) میں مسلمانوں کی قوم پر فخر کا اعلیادار کرتے ہیں۔ میں اس تاریخ کو بھی پسند نہیں کرتا جو پاکستان میں لکھی جا رہی ہے۔ اور پھر کلوئیل ہیریٹ سے قبل ایک عہد زریں، اختلافات اور تنازعات سے میرا ایک ہم آہنگ سماج کی موجودگی کے خیال کو بھی میں بھنس رومانیت اور خرافات سمجھتا ہوں۔“

”تم پر زور دیتے ہوئے ہمایوں نے سوال کیا، ”اپنے طالب علموں سے کیا سیکھنے اور سیکھنے کی توقع کرتے ہو؟“

”میں چاہوں گا کہ میرے طالب علم یہ جانیں کہ نیپو نے مندرجو اور مسجدوں کے لیے کرائے کے بغیر زمینوں کے حقوق دیے اور اس نے مقامات زیارت کی سر پرستی کی۔ میں چاہوں گا کہ میرے طالب علم یہ یاد رکھیں کہ SIBI کے عظیم مندر کی تعمیر میں اس کا مدد دینا اس خیال کو جھوٹا ثابت کرتا ہے کہ ہندو صرف اس وجہ سے کہ وہ ہندو تھے، اس کے ہاتھوں امتیازی سلوک اور عقوبات کے شکار ہوئے۔ اگر اس نے کروگ اور تارزوں کی بخش کنی کی تو اس نے مسلمان خلاقوں کو بھی نہیں بخشنا۔ اس نے جس طرح مرتضیوں اور ٹراوکووں کے راجہ کے خلاف جگ کی اسی طرح اس نے ساونور، کرنول، لاؤنی، حیدرآباد اور کرناٹک کے مسلم حکمرانوں کے خلاف بھی

لڑائیاں لڑیں۔ اس نے اپنے بیہاں ہندوؤں کو ملازم رکھا۔ ان میں ممتاز ترین پورنیا تھا جس نے نیپو کے انتقال کے بعد دیوان کا عہدہ سنبھالا۔ ایسا کرنے میں اس نے دکن اور جنوبی ہندستان کے ہندو اور مسلمان دونوں حکمرانوں کی ان پرانی روایات کے مطابق عمل کیا جن میں مختلف عقائد رکھنے والے آپس میں شادیاں کرتے تھے۔ ایک دوسرے کے بیہاں ملازمت کرتے تھے اور بھائے باہم پر ان کا ایمان تھا۔ اس کے بہت سے ہندو ملازموں نے، جو ایگلو - میسور لڑائی میں انگریزوں کی حرast میں آئے، انہوں نے اس کے نرم دل اور شفیق آقا ہونے کو حلیم کیا۔

عزیز نے محسوس کیا کہ جگ موہن کچھ بے کل اور مفترض سا ہو رہا ہے۔  
نو بجھنے والے تھے۔ گھر پلنے کا مطالبہ کسی وقت بھی ہونے والا تھا۔

"1800 سے قبل"، عزیز بات کو ختم کرنے پر ابھی تیار نہیں تھا، "تباہ واقعات یا مخصوص سوسائٹیوں کے خصوصی ماحول سے الگ کسی ہندو، سیکھ یا مسلم شخص کی کوئی پچاہان نہیں تھی۔ نیپو کا ردیٰ بھی اس کی تصدیق کرتا ہے۔ جنوب میں مسلم، ہندو اور کرکن روایات میں باہمی تعلق اور آپسی لین دین کے موضوع پر ہر سبجیدہ کتاب میں تھیں علاویں اور خیالات و نظریات، مشترک لفظیات اور ایک دوسرے کی خصوصیتیں ایک مشترک اور مقدس منظر میں باہم پوست ہوتی ہوئی مل جائیں گی۔"

جگ موہن سارے مباحثے سے بڑا متاثر تھا۔ "تو نیپو کو ہم کس جگہ رکھیں گے؟"

"رأی میں مختلف ہیں اور سیاسی نظریات اور خوش فہمیوں میں آلووہ۔ میں اس کو ہلکہ کسی دوسرے حکمران کو بھی صوفیوں کا اعلیٰ درجہ دینا نہیں چاہتا اور نہ ہی ان میں سے کسی کو کسی مند پر بخھانا چاہتا ہوں۔ نیپو میرے نزدیک ایک لائق، تو اتنا پہ جوش اور انتہائی خود رائے اور آزاد حکمران سے زیادہ کچھ نہیں تھا۔ انگریزوں کے خلاف فرانسیسیوں سے اس کے اتحاد کے محرك اس کے قوی جذبات سے کہیں زیادہ

اس کے علاقائی دلوں تھے۔ وہ ہندوؤں کے ساتھ فراغ دل تھا، مگر یہ بات اس کو لبرل یا سیکولر نہیں بنا دیتی ہے اور خصوصاً ایک ایسے زمانے میں جب ایسی اصطلاحات نہ اس کے لیے اور نہ ہی اس کے معاصرین کے لیے کوئی معنی رکھتی تھیں، وہ ایک ایسے عہد میں رہا تھا جس میں مذہب عمونا خاندانی مفادات کے لیے استعمال میں لا یا جاتا تھا۔ اسی لیے نظام حیدر آباد کو اپنا ہم خیال ہاتے کی کوششوں میں اس نے مذہب کی دہائی دیتے ہوئے یہ کہا کہ انھیں مسلمانوں کے فائدے کے لیے اپنے مشترکہ دشمن کے خلاف متحد ہو جانا چاہیے۔ اسی طرح عثمانی سلطان کے مذہبی جذبات کو بیدار کرنے کے لیے اس نے مسلمانوں پر انگریزوں کے ظلم و زیادتوں کا بڑا چڑھا کیا۔

”تمہارے سوال کے جواب میں ہمایوں، میں جنوب میں خصوصاً اور بر صیر میں عمونا اخخار ہوئی صدی کے حوالے سے نمپو کی کارگزاریوں کے ایک معتدل اور غیر جذباتی تجزیے پر اصرار کروں گا۔ راج ترقی کے مصنف لکھتا سے اتفاق کرتے ہوئے میں کہوں گا کہ عظیم رائٹر وہی ہوتا ہے جس کے گزرے ہوئے واقعات کے بیانات غصے اور بد نفعی سے پاک ہوں اور اس کی بات ایسی اٹھ ہو جیسی منصف سرسوتی کی۔ تم ایک بات جانتے ہو؟ لوگ تاریخ اور فلسفہ تاریخ کے فعلوں کی بات کرتے ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ متفقہ فیصلہ کوئی نہیں ہوتا۔ صرف انفرادی فیصلے ہوتے ہیں۔ کوئی متفقہ فلسفہ نہیں ہوتا جو کچھ ہوتا ہے وہ متفاہ نظریات کا ایک مٹھوپ۔ میں نہیں سمجھتا کہ انسانی مہم جوئی کے ہمارے مطالعے سے پیدا ہونے والے سوالات کے کوئی تعلیٰ جوابات ہیں یا ہو سکتے ہیں۔“

ہمایوں نے متفق ہوتے ہوئے سر ہلایا، اور پھر وطن (national homeland) دیا نہیں ہوتا جیسا کہ آج سمجھا جانے لگا ہے۔ وطن تو شاعر کی تحریک شدہ تھا وہیں اور آرزوؤں کا زمان و مکان ہوتا ہے اور محبت اور جوانی کی سر زمین۔ اس فرووش گم شدہ کی یاد شاعر کے دل و دماغ پر چھا جاتی ہے اور اسے یاد وطن کا مریض بنا دیتی ہے۔

ہم نے جب وادیٰ غربت میں قدم رکھا تھا  
دور تک یاد وطن آئی تھی سمجھانے کو

میں نے اس سے پہلے ہنکم چندر کا ذکر کیا تھا۔ کیا تھا؟ خیر کوئی بات نہیں، اس نے بھاگل کی تاریخ لکھنے کا ایک منسوب، ایک لائج مول تیار کیا۔ میں یہ تاریخ کے لیے اس کے الفاظ میں کچھ تبدیلی کروں گا کہ ہندستان کی خود اپنی ایک تاریخ ہونا چاہیے کہ اس کے بغیر ہمارا کوئی مستقبل نہیں ہے۔ اس تاریخ کو لکھنے کا کون؟ ہنکم نے پوچھا تھا۔ اس کا جواب تھا۔ تھیں لکھتا ہو گی۔ مجھے لکھنا ہو گی۔ ہم میں سے ہر ایک کو لکھنا ہو گی۔ یہ ایسا کام نہیں ہے جسے کوئی ایک اکیلا شخص کر سکے۔ یہ ایک ایسا کام ہے جسے ہم سب کو مل کر کرنا ہو گا۔ گریز کے لیے معاف کرنا۔ لیکن بعض ایسے نکات کی وضاحت کرنا چاہوں گا جو بہت سے اسکارلوں کو ناگوار محسوس ہوئے ہیں۔

ہمایوں کچھ مفترض سا لگا۔ ”انمار ہویں صدی کے آخر میں صورت حال کیا تھی؟“ اس نے کسی قدر جسمجنگلاتے ہوئے پوچھا۔

”ہمارے اکثر بڑے لیڈر مر چکے تھے۔ سندھ 1794 میں مر گیا۔ اس کے جانشین تھے دولت راؤ اور باجی راؤ دوم۔ الیہ بائی نے تمیں سال تک حکومت کی اور ان دور کو، ایک چھوٹے سے گاؤں کو ایک خوشحال شہر میں تبدیل کر دیا۔ 1795 میں اس کا انتقال ہو گیا۔ تین سال بعد اس کا کمانڈر ان چیف ٹھکوچی ہو گئے۔ ان سب حادثات نے ہو گئی ریاست کو کمزور کر دیا اور اوائل انیسویں صدی کی اینگلی مراٹھا لڑائی کو مزید یک طرفہ کر دیا۔ بالآخر 1799 میں نیپو کی ٹکست نے ساری ریاستوں پر برطانوی اختدار کو مسلم کر دیا۔ سہی وہ وقت تھا جب ٹککٹ شاہی نے ہندستان کا نام زیادہ نہ عزم اور زیادہ قوی ہاتھوں سے دوبارہ کندہ کیا۔“

عزیز پر کچھ دیر کے لیے خاموشی طاری ہو گئی۔ وہ علی گزہ میں اندر گرجویٹ کلاسوں میں پڑھی ہوئی کچھ چیزیں تفصیلات کا اعادہ کر رہا تھا۔ اسے یہ بتایا جاتا یاد آیا کہ حکومت کی ساری فہم و ذکا اور اس کا سارا اعتدال مارچ 1800 میں نانا فرنولیس کے انتقال کے ساتھ فتح ہو گیا۔ ان کے ایک گرو نے چارلس میکلف، تھامسن منرو، جان میلکم اور مانسوارٹ ایلنفیشن، جیسے ولیزی کے جانشینوں کی بڑی توصیف کی اور ان

کے صفائی کرنے کی مہموں کو بھی بہت سراہا۔

ہندستان کا سیاسی نفع اس وقت دوبارہ بنا جب 1843 میں چارلس جیمز پیپر نے سندھ پر بقہہ کیا۔ دو اینگلو - سیکھ جنگوں کے بعد بھی برطانوی گرفت سے باہر رہنے والے سکھوں نے مارچ 1849 میں اطاعت قبول کر لی۔ اسی سال جب ذی کنکشم نے سکھوں کے بارے میں اپنی کتاب میں لکھا:

”سکھوں کی الگ فرمادہائی اور بخوبی کی آزادی و خود مختاری اپنے انعام کو پہنچی اور دسج و عربیں اور عظیم سرزین بہندستان کے غیر ممتاز حاشیہ پر اپنے انقلاب کی بے۔ اب اس کی سیاسی فوقیت برہمیوں اور کشتیوں کے فرسودہ اور انکار رفتہ طریقہ بانی کے مقابلے میں زیادہ باقاعدہ اور منظم ہے۔ اور مسلمانوں کی تاقص عمل داری کے مقابلے میں اندر وطنی حملوں کی ہدف کم ہے۔ کیونکہ منظم حکومت، دسج و سائل، عمل میں اتحاد اور ذیں حکمت عملی کی وجہ سے اس کی حکومت مشرق سے تحریک کو بیچھے چھوڑ دیتی ہے اور روم کے عظیم و تباہک نمونے کی مثال میں کرتی ہے۔“

”یہ بات بالکل صاف ہے“، ہمایوں نے اظہار خیال کیا، ”کہ انگریز اپنے تہذیبی کردار کے بارے میں کچھ بڑے عجیب و غریب خیالات رکھتے تھے۔“

”یقیناً“، ابتدا میں لاہور کے معاہدے نے انھیں کشیر اور اس کے ماتحت علاقوں پر کنٹرول دلا دیا تھا۔ اس حین وہی کو جس کا تفصیل ذکر جہاں گیر نے اپنی ”ترک جہاں گیری“ میں کیا ہے، بعد کو ڈوگرا سردار گلاب شاہ نے ایشیا کے سب سے بڑے پانچی ہنری ہارڈنگ کے ہاتھ مخفی ارشٹ لاکھ روپیوں کی حقیر رقم کے بدالے میں نجی دیا۔

دہغان د کش و بوئے د خیاں فردخت  
قوے فردخت د چہ ارزائ فردخت  
(اقبال)



وہ مطرب اور وہ ساز وہ گانا بدل گیا  
نیندیں بدل گئیں وہ فانہ بدل گیا  
رنگ رنگ بہار کی نیت ہوئی نی  
گھنٹ میں بلبوں کا ترانہ بدل گیا  
فطرت کے ہر اثر میں ہوا ایک انقلاب  
پانی نقک پہ کمیت میں دانہ بدل گیا

(اکبر لہ آبادی)

اکبر لہ آبادی نے پرانے نظام کی موت اور اس کی جگہ نئے نظام کی آمد کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جب یہ اشعار کہتے تھے تو اس سے بہت پہلے سے ہندستانی ریاستیں آخری سانسیں لے رہی تھیں۔ سر بریدہ ناشون کی طرح ان کے جسم تاریخ کی دھوپ میں گل سڑ رہے تھے کہ ڈلہوزی نے ان کی تدفین کا اہتمام کر دیا۔ جانبر ریاستوں میں کینگ نے کوئی نئی روح نہیں پھوکی۔ اس نے ان لاشوں کو محفوظ کر دیا یہاں تک کہ زیادہ سلیقے سے کام کرنے والے آزاد ہندستان کے پہلے وزیر داخلہ ولہ بھائی خیل نے سب کو گناہ کے مرگٹ پر نذر آتش کر دیا۔ بھول اور سہو کا اصول جس کی رو سے صحنی ریاستیں مرد وارث نہ ہونے کی صورت میں کمپنی کے ہاتھ میں چلی جاتی تھیں، آخری تھا تھا ڈلہوزی (گورنر جنرل، 1848-56) نے 1835 میں جھانسی، 1848 میں ستارا اور 1854 میں تاگور کو اپنے قبضے میں کیا۔ ان مقالات سے تقریباً پچاس لاکھ پاؤنڈ ریونیو حاصل ہوا۔ پچاس لاکھ پاؤنڈ مزید کی ہوس نے 1856 میں اودھ جیسے ریلے اور شیریں پھل کو با قاعدہ غصب کرنے کی کارروائی کو مکمل کر دیا اور

یہ سب منصفی اور دیانت کی اس بنیاد پر ہوا کہ انگریز کسی (مفردہ) مستبد حکومت کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔

اس سے پہلے کہ جگ مون یا پردیپ یہ پوچھ سکتے کہ یہ دعویٰ خود اتفاقی کیوں تھا، عزیز نے ڈبلیو ڈبلیو ارون کی کتاب 'وی گارڈن آف انڈیا' کا حوالہ دے دیا۔ کتاب کے مصنف کے مطابق، اگر ہندستانیوں کو انتخاب کا موقع دیا جاتا تو انہوں نے بدیسوں کے طور طریقوں کو جو ان کے اپنے طریقے نہیں تھے، ان کے اصولوں اور ان کے محکمات کو جو ان کی فہم سے بالاتر تھے اور ان کے قوانین اور قادوں کو جن کی انھیں کوئی پرواہ نہیں تھی، نہ ہن کر ان برائیوں کا انتخاب کیا ہوتا جن سے وہ مانوس تھے۔ عزیز نے جان شور کا بھی ذکر کیا۔ اس نے ہندستان میں ایک ایئٹھریٹر کی حیثیت سے چونکہ بہت دن کام کیا تھا۔ اور دیکھا تھا کہ یہاں لوگوں نے کیسے کیے مصائب اٹھائے اور اپنے غم و غصے کا کس کس طرح اظہار کیا۔ ان کے احتجاج کی کہانی کو عزیز نے زور دے کر کہا کہ بار بار دہرانے کی ضرورت ہے۔

پردیپ بول پڑا، ”تم نے دو اور انگریز مصنفوں کا ذکر کیا تھا، جنہوں نے 1893 میں کچھ یہ لکھا تھا کہ قلمروں میں سب کشل مسئلہ تھا۔ ان میں سے کسی ایک نے بھی اس گہرے سائنس کی بات نہیں کی تھی جو ہندستان میں سلطنت برطانیہ پر ایک سائے کی طرح محیط ہو گیا تھا؟“

”ہاں ہاں، تم کنجھ اور مارش مین کا حوالہ دے رہے ہو۔“ عزیز کو یاد آیا کہ ہاں اس نے کسی سلسلے میں ان دونوں کا تذکرہ کیا تھا۔

”کوئی بات نہیں عزیز بھائی، چیز ہم اودھ و اپس چلیں۔“ ہمايوں نے تجویز پیش کی۔ وہ اس کی یادداشت کو جنجنھوڑتا چاہتا تھا۔

عزیز نے اس پر ایک محتاط نگاہ ڈالی، ”میں کچھ غریب اضافہ نہیں کر سکتا، لیکن میں تھیں وہ بناوں جو بیگال آرمی کے ایک افسر صوبیدار سیتارام نے کہا تھا۔ سیتارام کے مطابق، اودھ پر قبضے نے سپاہیوں میں ایک حراثی اور اضطراب پیدا کر دیا، اور انھیں

حکومت کے خلاف سازش کرنے پر اکسا دیا۔ اودھ کے نواب کے اجنبیوں اور مغل بادشاہ نے لوگوں کے ان جذبات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے انھیں یہ سمجھایا کہ کس مکاری اور فریب سے فرنگیوں نے ان کے بادشاہ کے ساتھ سلوک کیا ہے۔ سیتا رام نے کہا کہ ان لوگوں نے دس ہزار جھوٹ گڑھے اور یہ وعدہ کیا کہ بادشاہ کو تخت پر دوپارہ بنانے کے لیے وہ سپاہیوں کو انگریزوں کے خلاف اٹھ کھڑے ہونے پر مجبور کریں گے۔

دکن کے سورخ ہارون خاں شیر و افی نے علی گڑھ میں اپنی ایک آمد میں، سلطانیہ ہشتریکل سوسائٹی کے اراکین کو بتایا کہ ڈلبوزی کے فیضے پر کسی کو بھی خوش نہیں ہوئی، غالب کو بھی نہیں اور سید احمد کو بھی نہیں۔ جب کہ یہ دونوں انگریزوں کے دوست تھے۔ اودھ کے الماق سے ان کا احساس تغیر مجنود ہوا تھا۔ سید احمد کا خیال تھا کہ کمپنی نے اپنے معابدوں کی خلاف درزی کی تھی اور اپنے وعدوں کی تحقیر کی تھی۔ مگر ان کی اس نرم تنقید نے ان کے ملک کے اکثر لوگوں کو کوئی سکون نہیں بخشنا۔ انگریزی راج اگرچہ ایک حقیقت تھا مگر بہت سے طقوں میں بے اطمینانی پھل پھول رہی تھی اور بہت دونوں سے پھل پھول رہی تھی۔ پھلے حکمران اشرافیہ میں بہت سے طلقے، خصوصاً وہ جن کا سب کچھ چمن گیا تھا یا جنسیں بے جگہ کر دیا گیا تھا، اپنے غم و غصے اور برہمی کے اظہار کے وقت کا انتظار کر رہے تھے۔ زرعی بغاوتوں نے، جن کا رخ زمین داری اور ساہو کاروں کے گھن جوز کی طرف خصوصاً تھا، ملک کے مقابلہ کرنے علاقوں میں سماجی توازن کو احتل پھل کر دیا تھا۔ کرچھ اشاعت مسیحیت کا مقابلہ کرنے کے لیے نہ ہبی احیائی تحریکیں سر اٹھانے لگیں تھیں۔ ایک ایسے سماج میں، جہاں تفوق مغربی نظریات اور مغربی اورادوں کو حاصل ہو، اسلام کے تاریک اور پریشان کن مستقبل کے خیال سے علا اور مشائخ کی نیندیں حرام ہو گئیں تھیں۔ مشزیوں کے تعلیمی اورادوں کے مقابلہ مبیا کرنے کے لیے ہارجوں کی سر پرستی میں 1842 میں مدارس میں Pachiyappa College قائم ہوا، ایک تیلوگو تاجر لکشمی چیٹی نے ہندوؤں کے حقوق و مراعات کے تحفظ کے لیے ایک اخبار "Crescent" شروع کیا۔ ہندو ازم

اور اسلام کے خلاف مشنری پروپگنڈے کو لگ کر پہانے پر، مذہبی و مغلوب اور رواجی دسانی سے طبع ہوئے اشتہارات کی تقسیم کے ذریعے بے اثر کرنے کی کوششیں ہوئیں۔

1860) Indigo Commission کے سامنے گواہی دیتے ہوئے ریورنڈ جیس

لائگ نے بھاول کے ایک رواج کا حوالہ دیا تھا جس کے مطابق ایک مخفف جو "حک" کہلاتا تھا، کسی بڑے مجھے کو خطاب کرتا تھا۔ اس نے خود ایک ایسے اجتماع میں شرکت کی تھی جس میں تمیں سو مرد اور ایک سو سے زیادہ پرده نشین عورتوں نے تقریباً ذیہ مخففے لگک ایک حک کا تفصیل و عظیز نہ تھا۔ بہر حال ان اجتماعات کا موضوع مخفف مذہب نہیں تھا۔ وہاں سیاست پر بھی بات ہوتی تھی مثلاً نسل کی کاشت کرنے والوں کو آزری بھیزیت مقرر کرنا، عام رائے جو لائگ کے کان میں پڑی وہ یہ تھی کہ بھیزیت کو فتح کا رکھوala بنا لیا گیا ہے۔ اس نے نسل کے کاشتکاروں سے متعلق ایک ملامتی گیت بھی نہیں باتھے باقاعدہ موسمیت کے ساتھ تیار کیا گیا تھا اور جسے گانے والوں کے ایک گروپ نے Kishnaghur ضلع میں پیش کیا تھا۔

1857 کے بہت بعد، ڈبلیو ڈبلیو ہنر کی کتاب "دی انٹین مسلمان" میں مسلمانوں میں کچی ابتدی ہوئی بے اطمینانی کا تفصیلی ذکر ہے۔ اس نے لکھا ہے کہ ایک پانچ و سرکش بستی یرسوں تک برطانوی سرحد کے لیے خطرہ بنی رہی، وہاں سے وفا فوتا ہونی بھوم کیپوں پر حملہ کرتے، گاؤں کو جلاتے اور لوگوں کو قتل کرتے تھے۔ ایسی دشمنی سے دور دراز علاقوں تک سازشوں کا ایک جال پھیل گیا۔

ایسے ہی بہت سے عناصر اس وقت میدان میں کوڈ پڑے جب ہنگامہ میرٹھ سے شروع ہو کر دہلی تک پہنچ گیا۔ دہلی جو اس وقت بھی سکری اور سکنی ہوئی سلطنت مغلیہ کی راجدھانی تھی۔ یہ ایک غیر متوقع واقعہ تھا، ایک بے پناہ طوفان جس نے راج کی بنیادیں ہلا دیں۔ کچھی کے لاپرواہ ملازم جو پہلواؤں، دریاؤں اور صحراؤں میں تھے ہوئے تھے، ناگہاں اس کی گرفت میں آگئے۔ اور پہلی بار وہ یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہوئے کہ ان کے راج پر حملہ صرف سپاہیوں کی طرف ہی سے نہیں بلکہ دوسرے

متعدد غیر ملکی عناصر کی طرف سے بھی ہے۔ یہ حقیقت، حل سے اتنا کے لیے ایک کڑوا گھونٹ تھی۔ 1857 سے پہلے والا جوش و خروش کم از کم فی الحال ختم ہو چکا تھا۔

اگر عزیز کو معلوم ہوتا تو وہ اپنی طویل اور تھکا دینے والی گفتگو کو اس مکالے پر فتح کر دیتا جو 1860 میں سوت کی ایک فوجداری عدالت کے ایک نج اور ایک پارسی ایسر کمرجی کا دس بھی اتنی کے درمیان The great shoe question کے موضوع پر ہوا تھا۔ مکالہ، جیسا کہ بہایہ گزٹ (2 اپریل 1862) میں چھپا تھا، اس بات کی توضیح کرتا ہے کہ سماج میں کلوں قوت اور حکومت کا کیا ڈھانچہ تھا۔ وہ کس طرح روزمرہ کے کاموں میں بھی اپنی موجودگی کا احساس دلاتی تھی اور یہ کہ کس طرح تمدن دفاعت اور مقابلے کا وہ میدان بنا جس میں ثقافتی قومیت نے جیسی پکڑیں۔

مکرجی: میں بڑی انگاری کے ساتھ عرض کروں گا کہ پاؤں کا نیگا ہونا انسانی وقار کی اہانت ہے اور مقدس ضابطوں اور ہمارے نہ بھی صحقوں کے خلاف ہے۔ ہر یہ یہ کہ میں کسی ایسے عبد نے کی تحریر برداشت نہ کرنے کا پابند ہوں، جس کا احترام صرف اس وقت تک ہو سکتا ہے جب تک کہ وہ ہمارے اپنے قوانین و ضوابط میں داخل اندازی نہیں کرتا ہے۔

نج: بیباں یہ سب نہیں چلے گا۔ تم اپنے جوتے اتار دو نہیں تو پھر تمہارے لیے بہت نہ رہا ہو گا۔ ابھی سچین (Sucheen) کے ہرے نواب بمحض سے ملنے آئے تھے اور میں نے انھیں اپنے جوتے اتارتے ہوئے خود دیکھا۔ کیا تم ان سے زیادہ معزز ہو؟

مکرجی: میں انگریز کی ایک غریب پرچا ہوں اور بس۔

نج: پھر بھی تم ہمارے حکم کو نہیں مانتے ہو۔

مکری: صاحب کا حکم ہمارے سر آنکھوں پر، مگر حضور مجھے کسی قانون کا حوالہ دینے کی اجازت دیں گے۔

جع: یہ قانون اور ضابطے کی بات نہیں۔ ہے۔ یہاں قانون کی بات مت کرو۔

مکری: میں آپ کے حکم کا انتہائی احسانی کے ساتھ احترام کرتا ہوں۔ مگر یہ سمجھ کر کے مجھے اس طرح کا حکم دے کر آپ میری بے عزتی کر رہے ہیں، میرے احساسات کو مجروح کر رہے ہیں، اور مذہبی لحاظ سے ایک غلط بات کو میرے نہ مانتے میں دخل اندازی کر رہے ہیں۔

جع: مجھے اس کی کوئی پرواہ نہیں ہے۔ یہ سمجھ لو کہ تم عدالت کی کارروائی میں رختہ ذال رہے ہو اور تمہارے ساتھ اسی کے مطابق سلوک ہو گا۔ تم ہمارا حکم مانتے ہو یا نہیں؟

مکری: میں انتہائی نیازمندی کے ساتھ عرض کرتا ہوں کہ حضور آپ جب تک میرے مذہبی عذر کو ہامنظور نہیں فرماتے ہیں اور مجھے کوئی ایسا قانون نہیں دکھاتے ہیں جن کی رو سے آپ کے احکامات حق بجانب ہیں۔ اس وقت تک حضور میں انتہائی افسوس کے ساتھ عرض کرتا ہوں کہ میں اپنے ضمیر کی آواز کے خلاف، انسانی وقار کے خلاف اور اپنے مذہب سے میں تھاد کے پیش نظر کوئی کام بھی نہیں کر سکتا۔

”پردیپ کیا تم جانتے ہو؟“ اس دفعہ پردیپ کے لیے عزیز کے پاس سوال تھا۔

”میا؟“

”عظیم صوفی خواجہ باہر زید سے کسی نے پوچھا، ”اللہ کی راہ کون ہی ہے؟“ انہوں نے جواب دیا، ”سفر میں جب تم گم ہو گئے تو گویا تم خدا کے پاس آگئے۔“

باہر بارش کے تپیڑے کمزکی پر پڑ رہے تھے۔ بوندا باندی طوفانی بارش کی  
عمل اقتدار کر چکی تھی۔ عزیز نے اپنی آنکھیں بند کیں۔ ایک لمبی سانس لی گویا پھولوں  
کی ساری خوبیوں پہنچنے پہنچنے والیں میں بھر لی۔



## چوتھا باب

جو گزوں گے ادھر سے میرا اجلا گاؤں دیکھو گے  
شکستہ ایک مسجد ہے بغل میں گورا بارک ہے  
(اکبر)

میں نے کہا کہ اپنا کجھے مجھے غلام  
بولا وہ بُت نہ کے فریگی نہیں ہوں میں  
(اکبر)

ان لوگوں نے جنہوں نے ہندستان پر راج کیا (The men who ruled India) 1857 کی بغاوت سے پہلے کی دہائیوں کو "عہدِ زریں" سمجھتے ہیں۔ نپولین کی جنگوں کے دوران نوؤی ترجمانوں نے نوآبادیوں لور تجارت، بحری جہازوں، جہاز رانوں، دولت اور طاقت کے درمیان باہمی رشتہوں کی بڑی درج و شاکی۔ Whigs نے ان سے اتفاق کیا۔ نوآبادیاں، جارح اور مختلف پڑوسیوں کے مقابلے میں زیادہ قابل قدر منزیلیاں اور فاضل آبادی اور فاضل سرمائے کے نیکاں کی بڑی مفید جگہیں تھیں۔ ان میں سے کھیلا جاسکتا تھا اور نبٹا کم خطرات کے ساتھ سرمایہ کاری ہو سکتی تھی۔ 1838 میں صرف جان رسل ہی نے اس پر اصرار نہیں کیا کہ نوآبادیوں پر قبضہ سلطنت کی خوشحالی میں مادی طور پر اضافہ کرتا ہے بلکہ ریڈیلک ناقد Villiers نے بھی اعتراف کیا کہ بھی رائے عامہ تھی۔ صدی ۔۔ اقتداء پر عام احساس یہ تھا کہ اگر براطیشی راج ختم ہوتا ہے تو متاثرہ مفادات کی قیمت اتنی زیادہ ہو گی کہ اس کی کوئی بھی علاحدگی نہ ہو سکے گی۔

ناول شاہ فلورا اپنی اشیل نے لکھا ہے کہ نوآبادیوں میں حکمرانِ نسل ہونے کی وجہ سے انگریز کو گھمنڈ تھا، کہ اپنی تمام کبوتوں کے ساتھ، اس نے خود افسانوی ووکرم دستیہ سے کہیں بہتر حکمرانی کی تھی۔ جی. اے۔ ہٹنے نے بچوں کی کتابیوں کو اس دعوے سے بھر دیا کہ انگریز ہندستان میں امن اور خوشحالی لائے تھے۔ کپلانگ کے کم کو اس کا حق تھا کہ وہ اپنے بنگالی دوست کو اپنی یہ وی کرنے کا حکم دے اور ہری چدر مکر جی کا فرض تھا کہ وہ حکم کی تعییل کرے کیونکہ کم انگریز تھا اور اس لیے ایک فطری لینڈر۔

اعتماد اور بھروسے کی اس فضا میں متعدد مصنفوں اور اینڈ پسٹریٹریز نے برطانوی پارلیمنٹ کے قانونی ضابطوں کے لبرل نظریات سے سکون و اطمینان بھی حاصل کیا اور جواز بھی۔ اور اصلاح و تبدیلی کی آن ہواں کو خوش آمدید بھی کہا جو ہندستان پہنچ رہی تھیں۔ انہوں نے سول سرو تھس کی ایک پوری نسل کو جس میں گورنر جنرل و یم بیلک (1825-35) بھی شامل تھا، متأثر کیا۔ ویلم بیلک نے 1829 میں ستی کی رسم کو ختم کیا۔ محلی وغیرہ کو دبایا اور انگریزی اسکولوں اور مغربی سائنس کی تعلیم کو فروع دیا۔ اس نے حکومت اور اعلیٰ عدالتوں میں فارسی کی بجائے انگریزی کو سرکاری زبان بنایا۔ صحیح ہے کہ وہ سماجی اور تعلیمی نشاط ثانیہ کا سبب تھا مگر اس کے گرو انہیوں صدی کے انگریز فلاسفہ جیری پختہ اور جان اسوارت میں تھے۔ تعلیم کے میدان میں اس کا عملی رہنماء مورخ تھامس پینکلن میکالے تھا۔

ایک دوسرا قابل لحاظ نکتہ ہے مغربی تعلیم کے فروع میں قدیم دلی چیل کا۔ 1818 میں مکلتے میں ہندو کالج کا افتتاح ہوا۔ یکور تعلیم کی ست میں ایک اہم اور بنیادی کارو عظیم 1825 میں دہلی کالج کا قیام تھا۔ 1827 میں ہمیں میں ”ہندو کالج“ کے نمونے پر لفظی انشی ثبوت کی بنیاد رکھی گئی۔ 15 دسمبر 1842 میں مکلتے سے ریورنڈ جیس لائگ نے لکھا کہ اس نے اسکولوں اور کالجوں میں داخلہ لینے کے لیے ہزاروں نوجوان طالب علموں کو مکلتے آتے دیکھا اور ان نوجوانوں کے والدین پچاس پچاس یا سو سو میل دور رہنے والے تھے۔ وہ خود کم از کم پانچ یا چھ ہزار ایسے تعلیم یافتہ نوجوانوں کو

جاناتا تھا جو مغربی تعلیم حاصل کرنے کے آرزو مند تھے۔

- ”تمہاری گفتگو کا ایک حرف بھی میری سمجھ میں نہیں آتا ہے“، مجھ موبہن نے کہا، ”اس کا مطلب آخر کیا ہے؟“

”ہائے“، پر دیپ نے اپنی گردن پیچھے ڈالتے ہوئے کہا، ”میں تو سمجھتا تھا کہ تم کوئی احتقانہ سوال کرو گے؟“

”اقبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے“، عزیز بڑبڑا۔ ”میں یہ کہہ رہا تھا کہ نہ جانے کب سے ہم اصلاحی تحریکوں پر بحث کر رہے ہیں۔ کچھ لوگ ان کی اساس، روشن خیالی اور مغربی تعلیم میں دیکھتے ہیں اور اس کی ابتداء کا سہرا مغربی دانش و ری کے اثرات کے سر باندھتے ہیں۔ کچھ دوسرے لوگ یہیں جو خود اپنی دانش و رانہ روایات میں احتجاج اور اختلافات کی طویل روایت کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ راجہ رام موبہن رائے اور یونک بنگال گرڈ پ کے ارکین کی کوششوں میں اس کی نظیر ملتی ہے۔

نیگور نے بہت صحیح طور پر کہا کہ ہندستان میں عہد جدید کے بانی کی حیثیت سے رام موبہن نے برہمو سجا (جو بعد میں برہمو سماج کھلائی جانے لگی) قائم کی جس نے ذات پات کی تفریق اور بت پرستی کو رد کیا اور اپنہدوں کی ابتدائی موحدانہ سچائی کی طرف لوئئے کی بات کی۔ انہوں نے 1823 میں مغربی تعلیم کے موضوع پر دلیم پٹ کے نام اپنا معروف خط لکھا اور مغربی علوم کے فروع میں پیک فنڈ کو استعمال کرنے کی تجوادیز پیش کیں جنہیں بعد کو بیٹھک انتظامیہ نے اپنایا۔ یہ مت بھولو کر ستی کی رسم کے خلاف رام موبہن کا پہلا رسالہ 1818 میں شائع ہوا تھا۔ ابھائی طور پر نہ ہی روایات کی ایک زیریں لہر، جو غالباً بغیر کسی مزاحمت کے چلتی رہی تھی، شاعر دنوں اور دلیوں کے ایک پورے سلسلے میں ایک زندہ حقیقت تھی۔ یہ شاعر اور ولی شخص طور پر سید می سادی اور تقریباً ان پڑھ اکثریت سے تعلق رکھنے والے تھے۔ اور یہ بات صرف بنگال ہی نہیں بلکہ سارے ہندستان پر صادق آتی تھی۔

1815 (Atmiya Society) اور 1822 (Unitarian Society) کے تھے کے

طور پر برهمو سان (1822) قائم ہوئی۔ رام موہن رائے کے جانشین دیندر ناتھ نیگور (1817-1905) نے لکھا تھا کہ برهمو لوگ اپنے عقیدے کی بنیاد مذہب کی بنیادی چائجوں پر جن کی تقدیق عقل و شعور کرتے ہیں، رکھتے ہیں۔ یہ وجود عالیہ (Supreme Spirit) اور اپنے رابطے کے درمیان، انسان، کتاب اور کسی شبیہ کو آنے کی اجازت نہیں دیتے ہیں۔ اور اس سب سے زیادہ یہ کہ یہ لوگ برهمو پہلے تھے ہندستانی یا ہندو بعد میں۔ انھوں نے اس بات پر بہت زور دیا کہ ان لوگوں کو اپنے مذہب کے جوہر یعنی شبیہوں اور بھنوں کو پوچھنے کو ترک کرنے کے اپنے عہد سے پھرنا نہیں چاہیے۔ مادر وطن عزیز تھی مگر ان کا مذہب عزیز تھا اور براہما عزیز ترین، بینے سے زیادہ عزیز دھن دولت سے زیادہ عزیز اور ہر دوسری شے سے اعلیٰ و برتر۔

جگ موہن سی کی رسم کے بارے میں کچھ مزید جانے کے لیے بے چین تھا۔ سی عموماً ہندوؤں کے اعلیٰ طبقے کی رسم تھی۔ اس کا ذکر سب سے پہلے ولیم کیری (1791)، چارلس گرانٹ اور کلاؤس بُش میں، جیسے مبلغین نے کیا۔ کرغل ولیم سلیمیں جس نے 1849-50 میں اودھ کا دورہ کیا تھا، ہر قبیلے اور تقریباً ہر گاؤں میں سی کے بے شمار مندر دیکھے تھے۔ جب اس نے ان کے بارے میں دریافت کیا تو اسے بتایا گیا:

”جناب۔ یہ مندر عام طور پر برهمنوں، تاجروں، ہندو افراد، کاروباریوں اور دوکانداروں کی بیواؤں کی یاد میں بنے ہیں۔ کیا اودھ میں راجپوت زمینداروں کی بیواؤں کی یاد میں ایسے مندر بہت ہیں؟ حضور میں نے ایسا کوئی مندر نہیں دیکھا ہے۔ اور کسی راجپوت زمین دار کی بیوہ کو اپنے آپ کو جلانے کی بات بھی شاید ہی نہیں ہو۔ نہیں حضور، بخارا نگہ نے کہا ایسی عورتیں سی ہونے کے لائق کیسے ہو سکتی ہیں؟ اتنے بہت سارے مخصوص بچوں کے خون سے لال اپنے باتوں کے ساتھ یہ سی (ماتا) بننے کی بحوث نہیں کر سکتیں“؛ حضور ہم برهمن اور دوسرے معزز ہندو اپنے بیہاں لڑکوں کے بیڑا

ہونے کو اپنی عزت افزاں سمجھتے ہیں۔ اور ہم اس وقت تک  
ایک پرسرت زندگی کو یقین نہیں سمجھتے جب تک کہ عزت و  
قدار کے ساتھ ان کی شادی نہ کر دیں۔ یہ، حضور ہمارا وہ  
فرض ہے جس کا ہمارے دیوی دیوتا ہم سے مطالہ کرتے ہیں  
اور جس کی طرف سے لاپرواں اور بے توہجی، ہم نہیں سمجھتے  
کہ وہ سمجھی معاف کریں گے ..... وہ عورتیں اور وہ  
مرد جو پیدا ہوتے ہی اپنی لڑکیوں کو بار دیتے ہیں اس زندگی  
میں یا دوسرا سے جنم میں کیسے کوئی موقع رکھ سکتے ہیں؟ اپنے  
جرائم کا شور رکھنے والی یہواں میں جلتی ہوئی چتا میں کو دکر اپنے  
ان شوہروں کے ساتھ جان دے دینے سے کیا امیدیں رکھ  
سکتی ہیں جو ان سے جرائم کرنے کا سبب بنے ہتے؟ اور آپ  
کیا یہ سمجھتے ہیں کہ ایسی قربانیوں میں یہواں کے لیے کہ  
جنہوں نے اس زندگی میں اپنے فرماں پس کو ادا کیا ہے کوئی  
خوبی یا کوئی ثواب ہے؟ یقیناً حضور میں سمجھتا ہوں۔ اگر کوئی  
خوبی نہ ہوتی تو پھر سمجھوں نے انھیں جلتے کی تکلیف سے ایسا  
بے نیاز کیوں بنا لیا ہوتا؟ میں نے اپنے زمانے میں بہت سی  
یہوں کو اپنے آپ کو جلاتے ہوئے دیکھا ہے۔ میں نے  
انھیں اپنے اس ارادے کے اعلان سے لے کر مرنے تک  
دیکھا ہے۔ ان سب کو دیکھ کر ایسا لگتا تھا کہ مجھے انھیں آگلے  
کے شعلوں کی ٹپش اور جلتے کی تکلیف کا کوئی احساس ہی نہیں  
ہے۔ کوئی احساس نہیں۔ ایسی آزمائشوں سے گزرنے کی  
طااقت صرف اوپر والا ہی دیتا ہے۔ اس پر یقین سمجھیے حضور کر  
خود اپنی اولادوں کے ہاتھوں مارے جانے والے راجحتوں کی  
بیوہ کی کوئی ایسی مدد کی جائے گی۔ وہ جانتی ہیں کہ ان کے  
ساتھ ایسا نہیں ہو گا اسی لیے سمجھداری سے کام لیتے ہوئے

وہ ایسی آزمائشوں میں اپنے کو کبھی نہیں ڈالتی ہیں۔ صرف  
وفادار بیویاں اور اچھی مائیں ہی ایسا جو حکم اٹھا سکتی ہیں۔  
شراب بندی پر بھی حضور، راجپوت اور ان کی بیویاں بہت  
خوش تھیں کیونکہ اب دوسرے لوگ وہ سب کچھ نہیں  
کر سکتے تھے جسے کرنے کی وہ پہلے ہست کر لیا کرتے تھے؟”  
”بیشا رام تمہارا کیا خیال ہے؟“ حضور میں سمجھتا ہوں کہ پچ  
کشی کے اس جرم کی جزیں خاندانی خود پسندی اور عکائزہ میں  
ہیں۔ یہ عکائزہ لوگوں سے کچھ بھی کراں سکتا ہے۔ یہ مفرود  
راجپوت اپنے کو سالا یا سر کئنے کا حق کسی کو نہیں دے  
سکتے۔

”کیا ستی کی رسم آج کل بھی ہوتی ہے؟“ جگ موہن نے پوچھا۔  
”جس تو یہ ہے کہ مجھے معلوم نہیں ہے۔ 1934 میں آئی سی الیس آفسر والی  
ذی گندبوانے قوچ سے قریب فتح گڑھ (بیوی) میں ہونے والے ایک واقعہ کی روپورث  
دی تھی۔ میں جو کچھ جانتا ہوں وہ ایک ستی مندر کی موجودگی ہے۔ یہ مندر غالباً  
آزادی سے قبل یا آزادی کے بعد گڑھاؤں کے ایک گاؤں بھوٹھی میں بنا تھا۔ اور وہاں  
پہنچی ذات کے ہندو نہیں صرف ہر گو جر راجپوت جاتے تھے۔ اکتوبر اور نومبر کے  
درمیان کارنک کے مہر کے میں عورتیں برست رکھتی ہیں اور اسی جگہ ایک میلے  
میں شریک ہوتی ہیں۔ کچھ ان دانشوروں کا جو غیر مذہبیت، تعقیل اور اعتدال کے مغربی  
نظریات کے نکتہ جیسیں ہیں، کہنا ہے کہ ایسے مندروں کے ویلے سے ستی کی روایت  
اپنے آپ کو ضروری نہیں ہے کہ مزید مستحکم کرتی ہو۔ اس کے بر عکس میرا خیال ہے  
کہ ایسی علامتیں، خود کو فنا کر دینے والے اور وفادار بیوی کے مشتبہ اور مشکوک تصور کو  
تقویت اور اعتبار بخشتی ہیں، اور عورت کی شبیہ کو پاک دامنی، نیکی اور ایثار و قربانی  
کے ایک اکمل نمونے کے طور پر استحکام عطا کرتی ہیں۔ بھوٹھی کے مندر سے متعلق  
ایک پریشان کن حقیقت یہ بھی ہے کہ راجپوتوں نے ستی کو جائز قرار دے کر قلعہ

کثرتے وجود اور اتحاد پسند عقیدوں اور رواجوں کو کمزور کر دیا۔ بدترین بات یہ ہے کہ سی مندر وہ چاہے بھونڈی میں ہو یا کہیں اور، مذہبی قدامت پسندی کی ہمت افزائی کرنے، ذات پات کی تفریق کو دوام بخشنے اور سر قبیلی (Patriarchal) اقدار کو توata رکھنے کے بڑھتے ہوئے رجحان کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

”مگر کیا مغلوں نے سی کی رسم کو ختم نہیں کر دیا تھا؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”اچھا سوال ہے۔ اکبر نے اس رواج کو ختم کرنے کی کوشش کی جو ناکام رہی۔ دوسری طرف اور گز زیب نے یہ حکم جاری کیا کہ مغل قلعہ میں اب کبھی کوئی افسر کسی عورت کو اس طرح جلنے کی اجازت نہیں دے گا۔ بعد کو مراثا حکمرانوں نے بھی سی کو ترک کرنے کی صلاح دی۔ چند راتاگور میں فرانسیسیوں نے ڈینش لوگوں نے سیسراں پور میں اور پر تھالیوں نے گوا میں سی کو منوع قرار دیا۔ ان جگہوں کے ہندو باشندوں کو جلانے سے پہلے انگریزی علاقے میں جا کر انگریز محضیت سے اجازت حاصل کرنا ہوتی تھی۔ سی کی رسم انگریز کے زیر اثر علاقوں میں راجستان اور بنگال میں بڑے پیمانے پر رائج رہی۔“

”ٹھیک ہے“، پر دیپ نے اتفاق ظاہر کیا۔

عزیز نے باقی کہانی کو بھی بیان کرنے کا فیصلہ کیا۔ ”میں ابتدا میں بتا دوں کہ مارکس نے اپنے 1849-51 Notes on Indian History for 1849-51 میں لکھا تھا کہ انگریزوں نے ذمیت، محکی، لڑکیوں کو پیدا ہوتے ہی مارنے، انسانی قربانی اور سی کے خلاف اعلان جنگ کیا تھا۔ اس یقین کے ساتھ کہ ہندستان ایک تعمیری عہد کی دہلیز پر کھڑا تھا، اس نے کہا کہ برطانوی سرمایہ داری خود ایک بالغ مرحلے میں داخل ہو رہی تھی۔ اس کا سہرا ڈھوڑی کے سر بندھا۔ دنیا کی طویل ترین نہر، گنگا نہر اپر میں 1854 میں روزکی میں شروع کی گئی۔ یہ آب پاشی اور آبی سفر دونوں کے لیے استعمال کی گئی۔ کلکتہ سے مدراس اور بنگلہ سے ایک تھک میلی گراف کی تی لائنیں فروری 1885 میں عوام کے لیے کھولی گئیں۔ برطانیہ کی روئی کی تجارت کے لیے اہم ریلوے لائن کا پہلا جال بھی کلکتہ اور مدراس سے بچا اور اس پر آمد و رفت 1853-56 میں شروع ہوئی۔

بود آف کنٹرول کے صدر چارلس ووڈ نے ریلوے لائنوں کو مختلف شہروں سے روئی والے اضلاع تک لے جانا چاہا۔ اس نے ڈیلوزی کو ہاتھا کہ بس بھی چیز ہے ماجھر کے لوگوں کو جس سے دلچسپی ہے۔

”ریل ویز کے بارے میں تم ہمیں اور کیا بتا سکتے ہو؟“ جگ موہن نے

پوچھا۔

”کچھ بہت نہیں۔ بس بھی کہ تقسیم ملک کے وقت میں ہزار میل برداشت، سولہ ہزار میل میٹر گج اور تین ہزار نو سو میل نیڑہ گج پڑیاں تھیں۔“  
اپنے خیالات کو مجتمع کرنے کے لیے عزیز ایک لمحے کے لیے رکا پھر بات  
شروع کی اور پھر چپ ہو گیا۔

” بلاشبہ“، اس نے سلسلہ گفتگو پھر شروع کیا۔ ”کہنی کے مالی معاملات کچھ بہت امیدافزا نہیں تھے۔ یہ صورت حال بسا اوقات لندن میں ان کے اختیارات کو کم کر دیتی تھی۔ کیا جیس سے تجارت میں کوئی بہت احاطہ آگیا تھا؟ نہیں، انہوں جس کی جاگیرداری ہندستان میں کہنی کے پاس تھی، جنگ اور اسٹنگ کے ذریعے بڑی مقدار میں جیسیں پر تھوڑے دی گئی۔ 1855 میں حکومت کے کل روینیو کا ساتواں حصہ جیس کے ہاتھ انہوں کی فروخت پر منحصر تھا۔ چائے اور انہوں سے حاصل ہونے والے روینوں میں کوئی کمی؟ حقیقتاً کوئی نہیں۔ یا زمین کے بندوبست کی متنوع نویتوں سے؟ بنگال میں 1793 کا استمراری بندوبست اور مدراس میں رعیت واری (کسان یا رعیت کے ساتھ) انتظام؟ نہیں۔ اس کے بعد، ہندستان آہستہ مگر مسلسل ایک نوآبادیاتی اقتصادیات کی طرف کھلکھل رہا۔ خام مال کو فراہم کرنے والا، مصنوعات کے لیے منڈی، اور اپنے حکمرانوں کے لیے نفع۔“

بندوبست استمراری نے زمین داروں کو محض زرعی روینیو جمع کرنے والے تنخواہ دار افسر ہی تسلیم نہیں کیا بلکہ انہیں زمین کا پشتی ماک بھی مانتا۔ اس کے بدله میں زمین دار اپنی آمدنی کا دسوائی گیارہواں حصہ ریاست کو دیتے تھے۔ یہ طریقہ کار بدارس میں تھا۔ مدراس میں تھامس منزو نے ایک رومنیک سر قبیلی (paternalism) اور

دیکھی تنظیم کے سیدھے سادے نقطہ نظر کی روشنی میں کام کیا۔ اس نے رعیت داری کا طریقہ اپنالا، یہ براہ راست زمین جوتنے والے اور حکومت کے درمیان معابدہ تھا اور اس میں بچولیوں کا کوئی وجود نہیں تھا۔ اگرچہ حقیقت یہ ہے کہ رعیت داری طریقہ کے تحت رعیت اور گورنمنٹ کا ذنس کے ماہین استھنے ہی بچولیے ہوتے تھے جتنے کہ زمین داری نظام میں ہوا کرتے تھے۔

بندوبست اسٹراری نے زمین داروں کی ایک مصنوعی جماعت پیدا کر دی جو پچھلے زمین داروں کے مقابلے میں کہیں زیادہ حریص اور غارت گر تھی۔ یہ زمین دار وہ تھے جو دوسرے صوبوں سے اکھاڑ دیے گئے تھے۔ قرضوں کی ادائیگی کے لیے جو خرید و فروخت ہوئی اس میں زمین کی معتقدہ متعلقہ بھی ہوئی۔ ان چھ بڑی زمین داریوں میں، جو سب مل کر بھاگ کے کل زرعی روپیہوں کا نصف ادا کیا کرتی تھیں صرف بردوان ایسی زمین داری تھا جو انہیوں صدی میں، اپنے نصف سے زیادہ علاۃ کے ساتھ داخل ہوا۔ تبدیلی صرف مالیے کے حصیل کے حق ملکیت میں ہوئی زمینوں میں نہیں۔ درحقیقت، تعلقداروں اور زمین داروں کی ایک نسبتاً چھوٹی جماعت نے زمین داریوں کی فروخت سے بازار میں آنے والے حقوق کا بڑا حصہ خرید لیا۔

مکلت میں رہنے والے صاحب الامال زمین داروں نے گاؤں کی فاضلات (surplus) کا زیادہ سے زیادہ حصہ تینیں نرخوں کو بوجانے یا برابر کرنے میں بھیجا لیا۔ رعیت داری نظام نے جو مہاراشر میں منفعت بخش (utilitarian) اصلاح کا سب سے زیادہ اہم قدم سمجھا جاتا تھا بندوؤں کے مختلف فرقتوں کو ان کی باہمی پیونگی اور توہائی سے محروم کر دیا۔ صحیح ہے کہ اس نظام نے متول کاشتکاروں کی ایک چھوٹی سی جماعت کو بوجادا دیا اور utilitarians کے نو دولتیا طبقے کے عروج نے، جو بکاشت کاری میں شریک نہیں ہوئے اور دیکھی اقتصادیات میں ایک مفت خورے کے کردار کو ترجیح دی، پائلوں اور دشمنکوں کے زوال کی رفتار کو تیز کر دیا۔ پائل اور دشمنکوں وہ لوگ تھے جنہوں نے مہاراشر کے گاؤں کی تخلیقی توہائیوں اور ان کی خود کفالتی کو زندہ رکھا تھا۔ افادیت پسندی کی ترغیب کے تحت ہونے والی

اصلاحات کے کھوکھلے پن سے واقف ہونے کے لیے 1875 کے دکن کے فدادات کا مطالعہ کرو۔۔۔

مہاراشٹر اور دوسرے مقامات پر کاشتکاروں کے مصائب اور افلas و تکش دستی سے متعلق کافی دستاویزات موجود ہیں۔ برطانوی ہند کے کاشتکاروں کا مقابلہ مشرقی شان و شوکت شہادت بالٹھ اور تعییفات میں الٹے تللے کرتے ہوئے ان بدیسوں سے کرو جو ان پر حکمرانی کر رہے تھے۔ ایک جونیر سیولین، کمیت جوتنے والے ایک آدمی کی سال بھر کی آمدی ایک بفتح میں صرف اپنے سگار کے دھوئیں میں اڑا دیتا تھا۔ راج کے تاج میں دوسرا ہیرا سنتے مزدور بھی تھے۔ اُرچہ اس ہیرے کی چمک دک کے چیچے اہتری، بھوک، گندگی، بیماری اور مگد اگری کی ایک کہانی تھی۔ ایسی بد دوستی، ایسا تحول اور اتنی فاقہ زدگی!

ابتدا میں مطلق العنانی اور استبداد میں ایک سیاسی کلچر کی آمیزش ہوتی تھی جو اس بات پر اصرار کرتا تھا کہ حکمرانوں کو روپیہوں کے ہرے ہرے مطالبات کے بدلتے میں خدمت اور اخراجات کا اہتمام بھی کرتا چاہیے۔ مگر انگریزی سرکار نے ایسی پابندیوں کو شاذ ہی تسلیم کیا۔ اسی لیے ابتدائی نوآبادیاتی ریاست کے جواز کا بحران ایک اقتصادی بحران کے ساتھ ساتھ ایک اخلاقی بحران بھی تھا۔

یہ تم چاہو تو برطانوی استعمار اور ترکوں، افغانوں اور مغلوں کے راج میں ایک باریک سا فرق بھی ہے۔ برطانوی راج کی ساری بنیاد، مغلوں کی حکومت کی اساس سے اتنی مختلف تھی کہ اول الذکر کے بارے میں کوئی بھی یہ نہیں کہہ سکتا ہے کہ وہ موخر الذکر کا کسی طرح بھی کوئی تسلیم تھا۔ ملک کے روپیہوں کا تصور، ایسٹ انڈیا کمپنی کے زیادہ سے زیادہ نفع کا تھا اور یہی وہ بنیادی اصول تھا جس کے تحت برطانوی قلمروں کی بنیاد رکھی گئی تھی۔ دولت کو انگلستان نے جانا، چاہے عوای ذریعوں سے ہو یا لیکن یہ اگر انصاف سے دیکھیے تو اپنی ماہیت اور اپنے مادوں کے لحاظ سے بالکل مختلف تھیں۔

عزیز نے برطانوی حکومت کے بیک وقت تحریکی اور مصلحانہ کردار سے متعلق مارکس کے خیالات پڑھے تھے۔ جرمن فلاسفہ نے کہا تھا کہ انگریز پہلے برتر فاتح تھے اس لیے ہندو تمن کے لیے ناقابل رسائی تھے۔ انھوں نے دیسی کمیونٹیٹ میں تفرقہ ڈال کر، دیہی صنعتوں کو برپا کر کے اور دیہی سماج کی ہر اس چیز کو جو اعلیٰ تھی، عظیم تھی، تمہیں نہیں کر کے اس (تمدن) کو تباہ و برپا کر دیا۔ ان کی تاریخ کے اوراق میں تباہی و برپادی کے علاوہ شاید ہی کچھ اور ملتا ہو۔ ہندوستان کے ذہیر میں قیصری اور جان پرور کام کی شہادت شاد و نادر ہی ہو گی۔ پھر بھی، بہر حال اس کا آغاز ہو چکا تھا۔

”تم ایک بات کہتے ہو“، پردیپ نے کہا، ”لیکن ابھی کل ہی نخاس میں میری مذاہقات ترویدی سے ہو گئی اس نے بالکل مختلف انداز میں بات کی۔ اس نے گرو گول واکر کی کتاب سے ابواب اور عبارتوں کے حوالے دے کر اس بات کی وضاحت کی کہ انگریزوں نے اتنے وسیع و عریض اور منتنوع ملک پر اپنے تسلط کو کیوں کر پھیلایا۔ میرا مطلب ہے کہ یہ سب ذہن کو پریشان کروئیں والا ہے۔ تم نے کہا کہ 1901 میں ملک کی کل 294,000,000 آبادی میں یورپین اور یونینی (Allied) نسل والے لوگوں کی تعداد محض 170,000 تھی۔ اس طرح چند لوگ اتنے بہت سارے لوگوں کے مقدار کے مالک تھے اور اتنی طویل مدت تک تھے۔ جس بات تو یہ ہے کہ میری سمجھ میں نہیں آتا کہ ہم نے کس طرح اتنی آسانی سے اطاعت قبول کر لی۔“

”میں خود حیران ہوں“، جگ موہن نے کہا، ”تم ہندستانی ایکٹر کی وسعت بتاؤ گے؟“

”ارے، ترویدی“۔ عزیز نے کہا، ”وہ آریہ سماج کے گڑھ لاہور کے ایک ڈی اے وی اسکول کا پڑھا ہوا ہے۔ مجھے بہت نہیں معلوم ہے سوائے اس کے کہ اس کے پانی دیانند سرسوتی تھے۔ ذاتوں کے امتیازات کو (ورن کے نظام کی مخالفت کیے بغیر) پسند نہیں کرتے تھے۔ انھوں نے بت پرستی کو ترک کیا اور موحدانہ اور غیر بت پرستانہ دیدک دھرم کی تمام دوسرے مذاہب پر برتری کی تصدیق کی۔ انھوں نے 1863 سے 1375 تک لمبے لمبے سفر کیے اور بسیئی اور لکھنے میں ممتاز مسلمین سے

ملاقاتیں کیں۔ لگتے میں وہ یوگی، کم سنی کی شادی اور تعلیم کی کمی چیزے عورتوں کے مسائل سے واقف ہوئے، بیگانی مصلحین میں یہ مسائل اس وقت زیر بحث تھے۔ جلدی ہی 1860 کا یہ چہار گرو سیاسی ایک سماجی اور مذہبی مصلح، ہندستان کا ہونے والا لوگو بن گیا۔

دوسرا اصول جنہیں ہر آریہ کو رکنیت کی درخواست دیتے وقت مانا پڑتا تھا وہ اس کے عقائد اور اس کے اصولوں کی واحد مصدقہ تفسیر ہیں۔

1. خدا تمام حقیق علم اور اس کے دلیل سے جانی جانے والی ہر چیز کا مبداء و مأخذ ہے۔

2. خدا علم محل ہے، صن محل ہے، غیر ملکی ہے، قادر مطلق ہے، منصف، رحم کرنے والا، غیر زانیدہ (لم یولد)، کسی ابتداء کے بغیر ہے (Without a beginning) تا قابل بدل ہے، عدم الشال ہے۔ ہر شے کا سہارا سب کا آقا ہے، اور ہر دنیا ہے۔ لازوال اور لا فانی ہے، بے خوف ہے، ابدی و ازری ہے، پاک ہے اور کائنات کا سبب۔ صرف اسی کی عبادت ہم پر فرض ہے۔

3. وید علم حقیقی کی کتابیں ہیں۔ اور ہر آریہ کا سب سے بڑا فرض انھیں پڑھنا، انھیں سننا، دوسروں کو پڑھانا اور دوسروں کو سنانا ہے۔

4. ہر آریہ کو حق کو مانتے اور جھوٹ سے انکار کرنے کے لیے تیار رہتا چاہیے۔

5. تمام اعمال نیک کے مطابق ہونے چاہیں۔ لیکن ہر کام صحیح اور غلط کے بارے میں پورے غور و خوض کے بعد کرنا چاہیے۔

6. سماج کا بیوی فریض ہے میں نوع انسان کی جسمانی روحانی اور سماجی حالت کو بہتر کر کے ساری دنیا کو فائدہ پہنچانے۔

7. ہر شخص لے ساتھ محبت، انصاف اور اس کی خوبیوں کو دیکھ کر سلوک ہونا چاہیے۔

8. جہالت کو ختم کرنا چاہیے اور علم کو پھیلانا چاہیے۔

9. کسی شخص کو صرف اپنی خوبیوں پر مطمئن نہیں ہو جانا چاہیے۔ ہر شخص کو وہ چاہیے عورت ہو یا مرد، صرف اس خوشحالی اور سکھ کو اپنا سمجھنا چاہیے جس میں دوسروں کے سکھ اور دوسروں کی خوشحالی شامل ہو۔

10. ان معاملات میں جن کا اثر ہماری نسل کی عام سماجی فلاج و بہبود پر ہوتا ہو، ان میں کسی کی ذاتیات کو داخل انداز ہونے کی اجازت نہیں ہوتا چاہیے۔ صرف خالص ذاتی معاملات میں ہر شخص آزادی سے عمل کر سکتا ہے۔

”ان دس اصولوں کے علاوہ کوئی دوسری چیز ایک دوسرے کو تحد کرنے والی نہیں ہے۔ اعتقادی تعلیمات صرف وہ ہیں جو پہلے تین اصولوں میں بیان کی گئی ہیں۔ ان میں آریہ سماج کا خدا کا عقیدہ God-Head کا تصور اور ویدوں کے متعلق اس کی تعلیمات بتائی گئی ہیں۔ یہ یقیناً سادہ ترین مسلک ہے، جس کی حمایت و پیروی میں کسی ہندو کو کسی حالت میں بھی کوئی دشواری نہیں ہوتا چاہیے۔

”مگر آریہ سماج“، جگ موہن نے سوال کیا، ”چجانب میں اتنی مقبول کیوں ہوئی؟ بہت دن ہوئے میرے چچا نے بتایا تھا کہ چنایوں نے دیانند کے طریقے کے لیے بڑی گرم جوشی و کھائی جبکہ بہو سماج کی طرف ان کا روئیہ عدم دلچسپی کا رہا۔ ان کا کہنا یہ تھا کہ برہمنوں اور پنڈتوں کو نظر انداز کرتے ہوئے اور خالص دیدک ریتوں، رواجوں اور اس کے اپنے صحیفوں کو عوام کو واپس دے کر دیانند نے چنایوں کو اصلاح کے عمل سے اور حق توبیت سے محرومی کے احساس سے آزادی دلادی۔“

”میں یہ تحریک کیوں (فرقد پرست) تھی؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”یہ یقیناً مسلم دوست یا اسلام دوست نہیں تھی“، عزیز نے سکراتے ہوئے جواب دیا۔ دیانند کے ایک بھروسہ پنڈت لیکھ رام نے ”آریہ گرٹ“ نکالا۔ انہوں نے اس رسائلے کو اسلام کے خلاف اپنے غم و غصے کو کالتے کا ذریعہ بنایا۔ وہ بھی آخر میں ایک دوسرے آریہ سماجی لیڈر شردار حاں ند کی طرح قتل کیے گئے۔ مسلمانوں اور عیاسائیوں کے شدمی کرن میں سماج شامل تھی، اور حقیقت تو یہ ہے کہ ہندو دھرم کی طرف واپسی کی رسومات آریاؤں نے ادا کیں اور ایسی تقریبات کی سر پرستی کی۔ دیانند نے، جو اپنے زمانے کی ایک دیوبیکر شخصیت تھے، اپنے چچے رواداری اور فرقہ وارانہ ہم آہنگی کی کوئی وراخت نہیں چھوڑی۔ وہ خود بھی مسلمانوں کے بہت بڑے گھٹے چیزوں تھے۔ ان کی مشہور کتاب، ”سیتا رتح پر کاش“، پنجاب میں اسلام مختلف نژادی بحث و مباحثے کی بنیاد بنی۔ بحیثیت مجموعی اُلر دیکھئے تو بھگال میں اصلاحی تحریکوں کا کردار یقیناً زیادہ لبرل اور زیادہ وسیع المشرب تھا۔ یہ صورت حال پانچ دریاؤں کی سر زمین اور مہاراشر میں نہیں تھی۔“

تحوڑی دیر سناثا ربل پر دیپ ایک کثر ناتھی آریہ سماج کے بارے میں کچھ بہت نہیں جانتا تھا، جگ موہن کی واقفیت بھی زیادہ نہیں تھی۔ اور پھر اس کی دلچسپی انہیں ایسا ہماری میں تھی۔ اس کے استفسارات کے جواب میں عزیز نے وضاحت کرتے ہوئے بتایا کہ انیسویں صدی کی تیسری دہائی میں انگریزوں نے 540000 مریخ میں کے علاقے پر حکومت کی۔ یہ علاقہ بنیادی طور پر مشرقی ساحل کے ساتھ ساتھ زمین کی ایک پتلی چٹی سے باہم جڑے ہوئے ڈیلنا (بھگال پریشہ نہی) اور جنوب میں بر صیر کے نیچے (Appendix) (دریاں اور بھیپ پریشہ نہی) پر مشتمل تھا۔ دریائی علاقوں میں راججوں مہاراجوں کی ریاستیں تھیں۔ ان کی بقا کے ضامن راجدھانی میں کپنی کے فوجی دستے تھے۔ اس ضمانت کی اجرت ان کو ریاستوں کے حکمرانوں سے ملتی تھی جن کی حرکات و سکنات پر برلن ریڈیٹ نظر بھی رکھتا تھا اور انھیں کنڑوں بھی کرتا تھا۔ یہ راجے مہاراجے تقریباً نوے لمبیں آبادی کے براہ راست حاکم تھے اور تقریباً ساڑھے

بادہ لاکھ مریخ میل کے علاقے کی جو لگ بھگ ایک سو چالیس میلین  
باشندوں پر مشتمل تھا، پاسبانی کرتے تھے۔

1818 میں بگال میں فورٹ ولیم کی پریسٹنی میں بہار، اڑیسہ اور بہار کے  
کنارے کے فتح کیے ہوئے اور عطا کیے ہوئے صوبے شامل تھے۔ انھیں صوبہ آگرہ  
(1834) اور شامل مغربی صوبجات (1836) کا نام دیا گیا۔ فورٹ ولیم والی بحثی میں 1928  
میں کہیں زیادہ یورپیں تھے۔ دو ہزار ایک سو چھھے یورپیوں میں سے تقریباً ایک ہزار  
پانچ سو چھانوے یورپیں بگال میں رہتے تھے خصوصاً گلکتے میں۔ اسی طرح 1900 میں  
بمبی پریسٹنی میں شہر (Town) بمبی کا جزیرہ، بمبی گودی کا جزیرہ، Salsette کا جزیرہ،  
جنوبی کوکن میں دور افراہ بکوث کا اسٹیشن (فورٹ وکٹوریہ) اور سورت کا شہر اور ضلع  
شامل تھا اور اس کی یورپیں آبادی ایک سو سو لے سے زیادہ نہیں تھی۔ مدراس  
پریسٹنی ایک لاکھ چالیس ہزار مریخ میل پر محیط سات ضلعوں کے علاقے پر مشتمل  
تھی۔

ہندستان پر ایک مستبدانہ طرز کی حکومت تھی اور رپن کی واکرائی اصلاحات  
ہونے تک اور صوبوں میں 1892 کے انڈین کاؤنسل ایکٹ کے نفاذ تک نمائندہ  
حکومت کا شاہیہ بھی نہیں تھا۔ پابندِ شرائط، سول سروس کمپنی راج کا ڈھانچہ تھا۔ 1793  
کے چارٹر ایکٹ میں قانونی حیثیت ملنے کے بعد سول سروس میں تقررات کو باضابطہ  
کرنے کا اختیار 1857 کے بعد سکریٹری آف اسٹیٹ کو دے دیا گیا تھا۔ قلمی تقریر سے  
پہلے سکریٹری آف اسٹیٹ کے ساتھ ایک معابدہ یا اقرار نامہ ہوتا تھا۔ اس میں  
واکرائی کے تینیں وقاداری اور سرکاری ضوابط کے مطابق رسمی گئی شرائط کو ماننے کا  
عہد کرنا ہوتا تھا۔ آئی سی ایس افسروں کی تعداد کسی ایک وقت میں، 1859 میں 846  
اور 1899 میں 1021 کے درمیان محدود تھی رہی۔ 1879 میں آئی سی ایس میں صرف  
ایک ہندستانی تھا۔ 1902 تک بتیں مزید افراد اس حیثیت میں داخلے کے لائق ہوئے۔  
1902 میں ایک ہزار سرخنہ افسروں میں چالیس ہندستانی تھے۔

1806 میں Hailey Bury میں قائم ہونے اور 1809 میں

نسل ہونے والے ایسٹ انڈیا کمپنی نے انتظامیہ اور عدالت کے لیے افسر تیار کیے اور بہتر پلک اسکول خصوصاً رہنگی، مارٹریو اور ویلنگٹن نے انہیں آرمی کو اس کے آفیسرز مہیا کیے۔ فوج نے ایشیا اور افریقہ میں برطانوی برتری اور توفیت کو برقرار رکھنے کے وسائل فراہم کیے۔ غدر کے چالیس سال بعد ہندستانی فوجیں، جنوب (1859)، استھنپورا اور سکھپور (1867) ہانگ کانگ (1868) افغانستان (1878) مصر (1882) برا (1885) نیا سالینڈ (1893) سوڈان اور یونگنڈا (1890) گئیں۔

ہندستان اور نیشنل سمندروں میں برطانوی بیرک تھا جہاں سے انگریز بغیر کوئی معادضہ دیے ہوئے جتنی فوجیں چاہیں حاصل کر سکتے تھے۔ شروع شروع میں فوج مختصر سی تھی مگر انقلاب فرانس اور پولین جنگوں کے دوران ان میں معتدلب اضافہ ہوا۔ اور یہ فوجیں جو 1790 میں 115000 تھیں۔ 1805 میں بڑھ کر 155000 ہو گئیں۔ 1857 میں فوج 34000 یوروپیں اور 257000 ہندستانیوں پر مشتمل تھی۔ ٹکس کا ادا کرنے والا ہندستان نہ صرف یہ کہ اپنی ماتحتی اور غلامی کا معادضہ دے رہا تھا بلکہ تقریباً نصف انگریزی فوج کے راتب (رسد) کا انتظام بھی اس کی ذمہ داری تھی۔ اس طرح ہندستانی ایمپائر ایک سیاسی اور اقتصادی الٹاک تھی۔ اس کے محصولات اور اس کی میں پاور نے ایمپائر کی ریڑھ کی ہڈی کا کام کیا، اس نے دفاع کی ڈھال فراہم کی اور زنجبار سے بصرہ اور شرق کی سوت میں Yellow Sea تک مزید پیش قدمی کے لیے توار مہیا کی۔ جزوی طور پر یہی صورت حال جنوبی سمندروں میں بھی تھی۔ کیونکہ ہندستانی فسیل (Bastion) نے آسٹریلیا اور نیوزی لینڈ کے تحفظ میں بھی مدد کی۔ ان کے درمیان سپاہیوں اور رائل نیوی نے سارے مشرقی سمندروں اور پیغمبر میں تجارتی قلعہ کی حفاظت کی۔ 1908 میں ہندستان سے متعلق لبرل سکریٹری آف ایشیت جان مارلے نے، انگریزی فوج کے خزانے میں ہندستان کے سالانہ حصے کو 420000 پاؤٹ سے بڑھا کر 7200000 پاؤٹ کر دینے کی وار آفس کی درخواست کو مان لیا۔ اس بات پر جب لارڈ پکھر نے اعتراض کیا تو وار آفس نے جواب میں کہا کہ منصونہ برٹاؤ کے اصول کا نفاذ صرف خود مختار اتحادی ریاستوں پر ہوتا ہے، کسی الکی ماتحت ریاست پر

جس میں غیر اور بے گانہ نسلیں آباد ہوں یہ اصول نافذ نہیں ہوتا۔

”ارے یہ آئی سی ایس وائے“، جگ موہن نے کہا، ”بڑے بڑے بیٹھے  
بناتے ہیں اور ان کے پچھے قیمتی کاروں میں اڑتے پھرتے ہیں۔ جلدی ہی وہ ایک دو  
سو ان عربیاں لکھیں گے جس میں ہمیں بتائیں گے کہ انہوں نے کس طرح سلطنت کی  
بنیادوں کو اندر سے کھو کھلا کیا۔“

”میرے دادا جان“، پر دیپ نے پیان کیا، ”کہیں گے تم کپٹنگ کو یہ جانے  
بغیر پڑھ ہی نہیں سکتے کہ آئی سی ایس اصل اور بنیادی سروس تھی اور یہ کہ اس نے  
سنٹرل سکریٹریٹ میں خود سب سے اوپر بیٹھ کر اور ضلع کے افسر کو سب سے پنجے  
رکھ کر ملک کو کس طرح چلایا۔“

عزیز جب بھی کسی چیز کے بارے میں شدت سے محسوس کرتا تو اس کا  
عمونا طریقہ یہ تھا کہ وہ پنج کمرے میں اس طرح کھڑا ہو جاتا جیسے لوگ کہیں جانے  
سے پہلے کھڑے ہو جاتے ہیں۔

”مجھے نہیں معلوم کہ میں پہلے کب اتنا جھنجھلایا ہوں۔ شبے میں سازشیں  
— تو بہ۔ محض آدھا درجمن استاد اور ایک دوسرے کے ساتھ مل کر نہیں رہ سکتے۔  
”ڈپنی ٹکٹر کو کیا کام سونپے گئے تھے۔ میں جب بھو مارہ بیکی جاتا ہوں،  
لوگوں کو اُسے مائی باپ کہتے سنتا ہوں۔“

جب جگ موہن نے ٹکٹر کے بارے میں سوال کیا اس وقت عزیز شبے کی  
آئندہ طوفانی میٹنگ کے بارے میں سوچ رہا تھا۔

ان بیچاروں کے بارے میں کیا ہے؟ ہاں ٹکٹر اکثر ہندستانیوں کے لیے حقیقت  
حکومت تھا۔ 1800 کے بعد اسے چھوٹا اگرچہ کسی قدر کریم انفس فرمائ روا سمجھا جاتا  
تھا۔ وہ ہندستان میں جہاں بولی کے بر طابوی تصور کی اصل شبیہ تھا۔ اس قبیلے کا ایک  
بہت دل چھپ تذکرہ بی آر الیوری میکے کی کتاب ”Twenty One Days in India“ میں  
ملتا ہے۔

پر دیپ جگ موہن کی طرف دیکھ کر سکریا۔ اس کی ان مکاریوں میں خوشی بھی تھی اور استہزا بھی۔

☆☆☆☆☆

اس بظاہر مسلمان قلعہ کے لیے 1857 کی بغاوت ایک بہت بڑا دھاکہ تھی۔ ”دی نائمنز“ (لندن) کے نامہ نگار ڈبلیو ایچ رسٹ نے لکھا، ”اگر بیرونیوں کے سامنے ایک صرف غلاموں کی جنگ یا ایک طرح کے کسانوں کاشنکاروں کی ملی جملی لڑائی نہیں تھی۔ یہ لڑائی مذہب کی اور نسل کی لڑائی تھی اور ایک بدیکی حکومت کے جوے کو اتار چیننے کے لیے ایک انتقامی جنگ تھی۔ فوری سبب وہ چربی لگے ہوئے کارتوں سے جن کے اوپر ایک خول چڑھا رہتا تھا۔ کارتوں چلانے سے پہلے ہے دانت سے کاٹ کر نکالنا ہوتا تھا۔ سپاہیوں کو بتایا گیا تھا کہ خول میں لگی ہوئی چربی گائے اور سور کی چربی تھی۔ گائے ہندوؤں کے لیے مقدس اور مسلمانوں کے لیے حرام تھا۔ یہی وہ چنگاری تھی جس نے ہندستان میں جو بارود بھی تھی اس میں آگ لگادی۔

جون 1857 کی اس بغاوت سے متعلق مارکس نے اپنے پہلے مضمون میں چربی لگے کارتوں اور سپاہیوں کو اپنے مذہب کے لیے خطرے کو اس ہنگامے کا سبب بنا لیا۔ اس نے یہ بات اپنی کسی رائے یا کسی قسم کی تحقیق کے بغیر کی۔ مگر اسے جلدی ہی اس بات کا یقین ہو گیا تھا کہ فوج میں بڑے پیمانے پر ایک سازش ہوئی تھی اور یہ کہ عوام کے اگر بیرونی مخالف جنبات بھڑک گئے تھے۔

دریائے جمنا کے بائیں کنارے پر میر گڑھ میں لوگوں نے دس اور گیارہ میں 1857 کو بغاوت کی۔ باغی سپاہیوں نے دہلی پر قبضہ کیا اور بہادر شاہ کو اپنا لیڈر بنادیا۔ اس کے بعد بغاوت کی آگ بہت سی دوسری بجھوں میں لگی۔ دہلی کے جنوب مشرق میں بلحہ گڑھ کے جات راجہ نے اپنے خاندان کی قدیم وقارداری کے نام پر بادشاہ کا ساتھ دینے کا عہد کیا۔ لکھنؤ میں بغاوت 30 میں کو اڑتا لیں نیٹو انگریزی میں شروع ہوئی اور پندرہ دن کے اندر سارے اودھ میں چھیل گئی۔ گورنر جنرل کیگ بے 19

جون 1857 کو لکھا کہ روپیلکھنڈ اور دو آب دہلی سے کانپور اور اللہ آپوں تک سارا ملک صرف ہی نہیں کہ انگریز کے خلاف بغاوت میں مصروف تھا بلکہ یکسر ہے قانون اور بے لام ہو گیا تھا۔ مارکس نے لکھا ہے کہ ہندستانی فوج میں بغاوتی ہوتی رہی تھیں مگر یہ سرکشی اور اطاعت سے روگردانی کچھ مختلف تھی۔ اور یہ پہلی دفعہ ہوا تھا کہ سپاہیوں کی ریجی منش نے اپنے یورپین افسروں کو قتل کیا۔ ہندوؤں اور مسلمانوں نے، اپنی باہمی نفرتوں کو بالائے طاق رکھ کر بہادر شاہ کو دہلی کے تحنت پر بخادیا۔ مارکس کا کہنا تھا کہ شورش شخص چند بستیوں تک محدود نہیں تھی بلکہ اس کا تعلق ایشیا میں برطانوی تفوّق کے خلاف ایک عام بے چینی سے تھا۔ بنگال آرمی کی بغاوت، پرشین اور چانتا کی جگتوں سے جوڑی جا رہی تھی۔

کوئی نہیں جانتا کہ اتنی پر تشدید شورش کیوں ہوتی اور کیوں اتنی جلدی ختم ہو گئی۔ کیا یہ شخص سپاہیوں کی بغاوت تھی، عوامی مدافعت، عوامی شورش یا ایک ذم توڑتی ہوئی فرسودہ استبدادی حکومت کی آخری کراہیں تھی یا زمانے کو ایک بار پھر جاگیردارانہ نظام کی تہائی اور علم و ستم کی طرف لے جانے کی کوشش؟ ایک چھوٹی سی چنگاری جس نے آتش گیر ماتے کے ذہر کو آگ لگادی؟ کیا یہ ہندستانی جنگ آزادی تھی؟ ہندستانی قومیت کی صورت گری میں جن جذبات کی کار فرمائی تھی وہ 1857 میں انگریزوں سے نفرت کے انہیں میں نظر آتے ہیں۔ اگرچہ قومیت کے نوزائدہ احساس نے جدید سیاسی قوم کی شکل ابھی اختیار نہیں کی تھی۔ اپنی روایتی مراعات کو قائم رکھنے کے لیے لڑنے والے بڑے بڑے جاگیردار بغاوت کی رہنمائی کر رہے تھے۔ نئے طرز کی قومیت کو ابھی معرض وجود میں آتا تھا۔

جنگ کے مطلب کو ان آئینی رشتہوں میں ڈھونڈا جاسکتا ہے جو اس وقت کمپنی اور مغل بادشاہوں کے مابین تھے۔ کمپنی نے لگان دار (vassal) کی حیثیت کو قبول کر لیا تھا مگر 1843 میں گورنر جنرل نے روان کے مطابق تھنچے تھاکف دینے سے انکار کر کے اُس اصلی شرط کو توزی دیا جس نے کمپنی کو بادشاہ سے باندھ رکھا تھا۔ اس کے بعد جو کچھ ہوا وہ کمپنی کے سپاہیوں کی بغاوت نہیں بلکہ باقی دوسرے کمپنی کے

خلاف اپنے بادشاہ کے پاس ان کی واپسی تھی۔

تو کیا یہ عظیم بغاوت، وسیع مسلم سازش کے نتیجے کے طور پر ایک مسلم سازش تھی؟ نہیں، سید احمد خاں نے اعلان کیا، سید احمد خاں جنہوں نے صدر ائمہ کی حیثیت سے بجنور میں ساری انگریز آبادی کو بچالیا تھا۔ اپنی کتاب "An Account of the Loyal Mahomedans of India" میں انہوں نے انگریزوں کے اس عام یقین کی تردید کی کوشش کی کہ اس ساری سازش اور سرکشی کو ان کے ہم مذہب افراد نے منظم کیا تھا۔ اس سے پہلے لکھی ہوئی اپنی ایک کتاب میں انہوں نے 1857 کی بغاوت کے اسباب بتائے تھے۔

1. ملک اور اس کے عوام سے حکومت کی ناداقیت۔ جس کا نتیجہ یہ کہ عوام الگ تھا۔ ان کا کوئی قائد یا رہنمایا نہیں تھا جو ان کے حقوق کے لیے سینڈ پر ہو اور یہ دیکھئے کہ ان کو انصاف ملتا ہے۔ اسی لیے عوام خاموشی سے روتے رہنے پر مجبور تھے۔

2. عوام کی اور خصوصاً مسلمانوں کی بکبھو اور ان کا افلاس۔

3. ایسے قادروں اور ایسے قوانین کا اپنالیا جانا جو ہندستان کے مانے ہوئے رسوم و رواج سے مگراتے تھے۔ اور مذہبی احساسات کی تحریر کرتے تھے۔ اس میں بھی کوئی شک نہیں ہے کہ عوام کو یہ یقین تھا کہ حکومت یکساں طور پر ہندوؤں اور مسلمانوں پر عیسائیت اور مغرب کے طور طریقے کو تھوپنا چاہتی ہے۔

4. فوج کا خراب انتظام اور اس میں جملی ہوئی بے اطمینانی۔

5. لگان سے مستثنی زمینوں کی باز دفعی۔

سید احمد خاں صحیح تھے مگر شاید انھیں یہ نہیں معلوم تھا کہ بغاوت کے

خدو خال مختلف اخلاق بکہ گاؤں اور گاؤں میں بڑی حد تک الگ الگ تھے۔ اور ان کا تعین معاشرت کے ان بچپیدہ جزوؤں اور رشتؤں کی بنیاد پر ہوتا تھا جو حق ملکیت کے طریقوں اور استعماری ریاست کے متعدد اثرات کا پرتو ہوتے تھے۔ بھی وجہ ہے کہ یہ ملک کے محض چھٹے اور آبادی کے چوتھائی سے بھی کم حصے پر اثرا نداز ہوئے۔ پنجاب اور بہگال دونوں وقادار رہے۔ میرٹھ کنٹونمنٹ میں بغاوت کے شروع ہونے کے چوہیں گھنٹے کے اندر اندر لاہور میں بہگال آری کے سپاہیوں کو غیر مسلح کرنے کی کارروائی انگریزوں کے لیے حکمت عملی کی ایک بڑی کامیابی ثابت ہوئی۔ دہلی سے باہر رج پر انگریزی فوجوں کے لیے لمک فراہم کرنے کے لیے پنجاب میں مسلمان، سکھوں اور کوہاٹ کے قبائلیوں کے ساتھ مل گئے۔ شمال مغربی صوبوں میں انہوں نے موقع سے کہیں بہتر کار کر دگی دکھائی۔ راجا عمونا ایسی استقامت کے ساتھ لئے رہے کہ کینگ کو انھیں طوفان میں پشتہ کہنا پڑا۔ حیدر آباد کے نظام اور راپور، کرتال، مراد آباد اور ڈھاکہ کے نواب وقادار رہے۔ باغیوں میں سے ایک راجہ ہنوت لکھنے نے یہ بات بے سبب نہیں کہی تھی کہ بغاوت دبائی صرف اس لیے جاسکی کہ یہ سارے ہندستان میں نہیں بلکہ اودھ میں ہوئی۔

"Reigning Indian Crusade" 1857 کے لوگوں نے خود اپنی جس جدوجہد کو

کی حیثیت سے دیکھا تھا وہ عدم اتحاد، لیڈر شپ کے نقدان، کم درجے کی جزل شب اور کم ترقوی مہارت کی وجہ سے ناکام ہوئی۔ لوگوں کی آرزوؤں اور تمہاروں کو سیدھی راہ پر لگانے کے لیے نہ تو کوئی نظریہ تھا اور نہ ہی کوئی پروگرام۔ کسانوں کی ہزار سالہ حکومت کا عقیدہ اتنا بھی مشترک پلیٹ فارم مہیا نہ کر سکا جتنا کہ چین میں ہم عمر تائی چنگ بغاوت نے اپنے ابتدائی مدارج میں فراہم کیا تھا۔ ابتدا سے ہی پرانے نظام کے نہادنے بڑی تعداد میں شریک تھے۔

مارکس نے دہلی میں لکھتے کے اسباب میں رسمی متش میں اختلاف، ہندوؤں اور مسلمانوں میں تفرقہ اور سپاہیوں اور تاجریوں کے، کہ جنہیں سپاہیوں نے ہوتا تھا، باہمی اختلاف کو قرار دیا۔ نانا صاحب اور رانی جوانی خود غرض تھے، سندھیا انگریزوں

کے پھو تھے اور ان کے ساتھ تھے مہاراجہ پیالہ جن سے جرمن فلاسفہ انگریزوں کے ساتھ ان کی ملی بھگت کے لیے نفرت کرتا تھا۔

پھر بھی یہ شورش محض چند غیر مطمئن عناصر کے لیے ایک موقع نہیں بلکہ یہ عوام کی بغاوت تھی۔ ان کی خاصی بڑی تعداد اسے بہر حال مشترکہ جذبات میں کھلیل سمجھتے تھے۔ شورش کا کردار اور شورش کا مواد ایک ایسی کلکش کی طرف اشارہ کرتا ہے جو اہمیت کے اعتبار سے چھائیں کی بغاوت سے کچھ زیادہ ہی تھی۔ کسی انقلاب کا درجہ نسل کے تحت الشعور میں رہتا ہے۔ اور ان اسباب کو تلاش کرنا مشکل ہوتا ہے جو نظر سے او جھل رہتے ہوئے کسی مقصد کے حصول کے لیے خاموشی کے ساتھ فعال رہتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی قومی اقتدار اور خود مختاری کے کسی خیال کے نہ ہونے کے باوجود 1857 کے باقی دھن پرستی کے ان احساسات کے ویلے سے تحد ہوئے جن کی اساس، نسل، مذہب اور کیوں تی کے قدیم اور مانوس نظریات میں تھی۔ درٹے کی جگہ تک بات ہے تو بغاوت نے بہت سی قابل پرستش شخصیتیں پیدا کیں جو بعد کو قوم پرستانہ اساطیر کا حصہ بن گئیں۔ کلکتے کے جوار میں سب سے بڑی چھاؤنی کے قبصہ بیرک پور میں منگل پانٹے، بہار میں کورنگھ، بیتھور میں اپنا دربار لگانے والے پوتا کے بے دخل حکمران کے بیٹے ناتا صاحب، تاننتا ٹوپی اور رانی جھانسی و سلطی ہند میں اور فیض آباد کے مولوی احمد اللہ شاہ۔ مولوی صاحب نے جہاد کی تلقین کرتے ہوئے اودھ کے شہروں کا دورہ کیا اور 1858 کے موسم گرمائی میں کولن کیسیل کی فوجوں کو ناکوں پنے چبوا دیے۔ ایک لوک ہیرود رانی بینی راؤ مادھو کو میلوں ٹھیلوں کے موقع پر گائے جانے والے دیہاتی گیتوں میں انتہائی عزت و وقار عطا کیا گیا۔ یہی کیفیت رزمیہ شخصیت رانی جھانسی اور بھوچپوریوں کے باپ کنور نگھ کی تھی۔ کنور نگھ کی تاریخی مارچ کے بارے میں انگریزوں نے بڑی تفصیل کے ساتھ لکھا ہے۔

دو انتہائی مقبول لوک گیت ہیں :

خوب لڑی مردانی وہ تو جہانی والی رانی تھی  
تو جیں چڑھیں بیماروں پر، اگنی ہاں ہوا میں  
اڑتے تھے

خوب لڑی مردانی  
سپنک کھائیں دودھ طائی  
وہ ٹلو چادل کھاتی تھی  
خوب لڑی مردانی وہ تو جہانی والی رانی تھی

(افگریزی سے ترجمہ)

اور پھر

او پایرو کتور سنگھ  
ہم نارنگئے کپڑے اپنے اب کیسر رنگ مان  
جب تک راج تمہارا آئے نا  
ایک اور سے آئے مکھر گنگی اور ایک اور سے کنور بھیڑا  
دونن کی توپن سے اگنی برسن لائی  
جیسے رنگ اڑے ہے ہولی مان  
گھسان کا نیدھ ہوا رن مان  
او پایرو کنور سنگھ  
ہم نارنگئے کپڑے اپنے اب کیسر رنگ مان  
جب تک راج تمہارا آئے نا۔

(افگریزی سے ترجمہ)

”کیا یہ صحیح ہے؟“ پردیپ نے پوچھا، ”کہ ان محبت وطن لوگوں کے نام  
سماش چدر بوس کی قیادت میں قائم ہونے والی آزاد ہند فوج کے عارضی گورنمنٹ  
کے اعلانیے (21، اکتوبر 1943) میں شامل تھے؟

”ہاں“، عزیز نے جواب دیا، ”چھٹے سال میں شمال شرقی چنگا بیان فرنخ مگر کیا تھا۔ دہلی سے فرنخ مگر تک کا یہ سفر خاصاً طویل اور تحکماً دینے والا تھا۔ اس کی یوں تکمیل تاریخ انمار ہوئیں صدی کی تیسری دہائی کے اوائل سے شروع ہوتی ہے جب مغل بادشاہ فرنخ سیر نے ایک بلوچ سردار فوجدار کو وہاں کا گورنر بنایا تھا اور اس نے اس شہر کی بنیاد رکھی تھی۔ ماضی بہرحال عوایشور میں طاق نہباں کی زینت بن گیا۔ اگرچہ وہاں کے لوگ وسیع و عریض شیش محل کے سامنے میں ایک پرست زندگی گزار رہے ہیں مگر انھیں اس محل کے تعمیر کرنے والے کے ہاتھے میں کچھ معلوم کرنے سے کوئی دلچسپی نہیں ہے۔ ایک عظیم قلعہ، تصویر میں بڑا اہم ہے۔ مگر وہاں کے باشندوں کو یہ پتہ چلانے میں کوئی دلچسپی نہیں ہے کہ قلعے کی دیواریں اور اس کے دروازے بوسیدہ ہو ہو کر کیوں نوئے جا رہے ہیں، یا پھر 1757 سے 1764 تک فرنخ مگر پر قابض رہنے والے بھرت پور کے جانوں کا بنا لیا ہوا بہشت پہل کنوں اتنی دانتے ہے تو جبکی کاشکار کیوں بناتے؟

پھر کچھ یادیں پسند اور ناپسند کی بنیاد پر قبول یا رد کردی گئیں، آزادی کی جدوجہد اس علاقے کے بزرگوں کی گفتگو کا پسیدہ ترین موضوع ہے۔ ان لوگوں نے مجھے وہ کہانیاں سنائیں جو انہوں نے اپنے والدین سے سنی تھی۔ کہانیاں کہ کس طرح مگر اپنے 1857 کی بغاوت کے چھ مہینوں میں، محض عوام کے انتقامی حملوں کے خوف سے فرنخ مگر میں داخل نہیں ہوئی، کس طرح ان کے نواب احمد علی خاں نے بہادر شاہ ظفر کو پیسے اور گولے بارود کی پیش کش کی اور کس طرح بالآخر انگریزوں نے ان کو بیچا رکھا۔ ان لوگوں نے تفصیل کے ساتھ بتایا کہ کس طرح انگریزوں فوجی دستے لال دروازے سے فرنخ مگر میں داخل ہوئے، کس طرح نرخے میں پھنسے ہوئے نواب کو انہوں نے گرفتار کیا، دہلی تک کا سات میل کا راستہ کس طرح ان سے پیدل طے کرایا اور کس طرح بھٹک گڑھ کے راجہ ناہر شاہ اور جہنم بر کے سردار کے ساتھ نواب صاحب کو بھی تہہ تنخ کیا۔

”یہ سب تو نہیک ہے، مگر لکھنؤ میں کیا ہوا؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”ہاں، دلیری اور شجاعت کی کہانیاں جو کانوں میں پڑتی ہیں، آزادی کے لیے جان دینے والوں کی یادگاریں جو خود ہمارے شہر میں ہیں۔“ پر دیپ نے اضافہ کیا۔

ایک سوچائیں دنوں تک پٹنے والے لکھنؤ کے محاصرے کو یاد کرتے ہوئے عزیز نے تمی میگی کے بعد باغیوں کی مسلسل پیش رفت اور اس کے بعد معزول واجد علی شاہ کے ایک نوجوان بیٹے بر جیس قدر کے بادشاہ ہونے کے پچھے اگست کے اعلان کا حوالہ دیا۔ اس کے بعد طوفان کا رخ بدلتے لگا۔ نئے کمانڈر ان چیف، گلاسگو کے ایک بڑھتی کے لڑکے کولن کمپبل نے 16 نومبر کو لکھنؤ واپس لیا اور دوسرے دن ریسٹ نی کو آزاد کرالیا۔ کانپور میں تانیتا نوپی کو غلکت دینے کے بعد کمپبل اپنی فوجی کادرروائی کو مکمل کرنے کے لیے لکھنؤ واپس آیا۔ 22 مارچ کو اس نے باغیوں کے آخری دفاع کی سرکوبی کر دی، مارچ 1858 میں ریسٹ نی کے کھنڈرات پر یو نین جیک لہرا دیا گیا۔

مارکس نے کمپبل کی مہم کی توانائی اور دانش مندی کو تو سراہا مگر باغیوں کے روپیتے کی تعریف نہیں کی۔ اس نے لکھا کہ ”لال کوٹ“ والوں کا نظر آتا ہی انھیں ہر جگہ خوف و ہراس میں بنتا کر دیتا تھا۔ مارکس کے اس خیال کا، دوسری دہائی میں شرر کے اس خیال سے موازنہ کیجیے کہ محاصرہ کرنے والے شہر کے بدنام عناصر اور بے اصولے سپاہیوں پر مشتمل تھے۔ ان میں ایک آدمی بھی ایسا نہیں تھا جو جنگ کے اصولوں کی ذرا سی بھی واقفیت رکھتا ہو یا بکھری اور منتشر فوجوں کو کیجا کر کے انھیں ایک منظم جملہ آور فوج میں تبدیل کر سکتا ہو۔ عوام ملکہ حضرت محل کی کارکردگی اور ان کی خوش نیتی کی تعریف کرتے تھے مگر ان کے مشیروں کو ہائل اور ان کے سپاہیوں کو ناکارہ سمجھتے تھے۔ اپنی خود غرضی اور مقاد پرستی کی وجہ سے ان میں سے کسی نے کسی دوسرے کی نہ کوئی بات بنی نہ کسی کا کوئی مشورہ مانا۔“

”کیا؟“ پر دیپ نے دھیرے سے پوچھا، جیسے اسے یہ خیال ہوا کہ عزیز حوالے کا مطلب صحیح نہیں سمجھ رہا ہے۔

مارچ کے آخر میں مسجدوں، مکانوں اور قبرستانوں کی توڑ پھوڑ کے ساتھ ایک عذاب ٹوٹ پڑا۔ 364 افراد پر مقدمات چلے، 23 افراد کو چنانی دی گئی، 115 کو شہر بدر کیا گیا، 13 آدمیوں کو تین سال سے کم کی سزا میں ہوئیں، 27 کو کوڑے لگائے گئے، 47 پر جرمائے ہوئے اور 139 کو رہا کر دیا گیا۔ 17 ستمبر 1858 کے نیوارک ڈیلی ٹریبون میں اپنے ایک مضمون میں ایقتوں نے انگریز فوجی دستوں کی خالماں انتقامی کارروائی پر اظہار خیال کیا تھا۔ افسوس ہے کہ لکھنؤ اب پھر پرانا لکھنؤ نہیں ہونے والا تھا۔ اس تباہ حال شہر کی شام کے اس دھنڈکے، ایک تہذیب کے انحطاط اور خود لکھنؤ والوں کی نظریوں کے سامنے، ایک مخصوص انداز فکر اور ایک مخصوص طرزِ محاشرت کی موت کو بیان کرنے کے لیے ہمیں احمد علی جیسے کسی صاحب قلم کی ضرورت ہے۔

”اور واجد علی شاہ کا انجام؟“ پر دیپ نے پوچھا، اس کے لمحے میں سوال بھی تھا اور بیان بھی۔

”اس کا جواب تو میں بھی دے سکتا ہوں،“ جگ موہن بول پڑا، ”میں نے کہیں پڑھا تھا کہ معزول بادشاہ نے 13 مرچ 1858 کو لکھنؤ چھوڑا اور 13 مریٰ کو وہ کلکتہ پہنچے۔ میا برج میں اپنی پیش پر زندگی بسر کرتے ہوئے انہوں نے لاکھوں روپے ماہانہ اپنے چھیس ہزار کبوتروں کی دیکھے بھال اور اپنے حرم میں جو پہلے ہی سے بہت بڑا تھا، مزید اضافے پر خرچ کیے۔ اگر مجھے ان کی موت پر لکھنا ہوتا تو میرے پاس ان کے بارے میں لکھنے کے لیے اچھی باتیں شاید بہت نہ ہوتیں۔ وہ ایک اچھے موسیقار اور ایک فرسودہ، درافت کے دارث۔ حرمت کی بات یہ ہے کہ اہل لکھنؤ واجد علی شاہ کے شرمناک عہد کا ذکر تو بڑے فخر کے ساتھ کرتے ہیں مگر آصف الدولہ کے بارے میں منہ سے ایک حرف نہیں نکالتے ہیں۔“

جگ موہن کی آواز میں تمسخر تو نہیں تھا ہاں ایک جذباتی سمجھی گی ضرور تھی۔

عزیز کچھ تھکا تھکا سا معلوم ہوتا تھا۔ اپنے ہالوں پر ہاتھ پھیرتے ہوئے اس نے ایک لبی سائنس لی، ایک سوسہ کھلایا، پانچ کی راکھ جہازی اور حآلی کے مدرس کے اشعار پڑھنے لگا۔

یہاں ترقی کی غایت یہی ہے  
سر انعامِ ہر قوم و ملت یہی ہے  
صدما سے زمانے کی عادت یہی ہے  
طلسمِ جہاں کی حقیقت یہی ہے  
بہت یاں ہوئے خنک چشے اہل کر  
بہت باغ چھانٹے گئے پھول پھل کر  
وہی ایک ہے جس کو دائم بقا ہے  
جہاں کی دراثت اسی کی سزا ہے  
سو اس کے انعام سب کا فنا ہے  
نہ کوئی رہے گا نہ کوئی رہا ہے  
سفر یہاں ہیں فقیر اور غنی سب  
غلام اور آزاد ہیں رفتی سب

عزیز نے اپنی بات ابھی ختم نہیں کی تھی۔ اس نے 1806 میں ہندستانی فوجی دستوں کی ولیور کی بغاوت کا ذکر کیا جس میں ولیم ہینٹنک کو مدراس کی گورنر زشپ کی قیمت ادا کرنا پڑی تھی۔ عزیز نے 1808 کے موسم گرام میں کمپنی کی مدراس آری کے افردوں کی ”سفید بغاوت“ (White Mutiny) کا بھی ذکر کیا۔ ولیور مدراس سے تقریباً سانچھ میل دور تھا۔

دائرہ صاف کرنے والے معاملے سے چوکتے ہوئے کمپنی کے ہندستانی فوجی دستے (سپاہیوں سے پریٹ میں آنے سے پہلے اپنی دائرہ ہیاں کٹوانے، یونیفارم کی نوبیاں

پہنچنے اور پیشانی سے تسلک و فیرہ چھڑانے کا حکم دیا گیا تھا) اور جولائی کو انگریز افسروں اور سپاہیوں کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے، انہوں نے تقریباً سو افسروں اور سپاہیوں کو مار ڈالا۔ 1756 میں لکھتے کے سقوط کے بعد برطانوی قوت کو غالب یہ سب سے گمراہ دھکا لگا تھا۔

1806 کے موسم گرمائیں شورش کے وفور سے قبل، لوگوں نے اہم برطانوی ٹھکانوں کے قرب و جوار میں جہاں گشت نہ ہی فقیروں کی تعداد میں ایک اچانک اضافہ محسوس کیا۔ ان فقیروں نے خفیہ سوسائٹیاں بنائیں اور لوگوں کو یہ بتایا کہ انگریزوں کو معزول کر دیا ہے، خوب دولت کھوئی ہے اور عوام کو مغلس بنا دیا ہے، اپنے قانون، اپنے رسم و رواج اور اپنے مذہب کو جبراً مسلط کر دیا ہے۔ انہوں نے یہ سائیوں کی تبدیل مذہب کی کارروائیوں کا بھی حوالہ دیا۔ ان میں سے بعض نے تو سیرام پور میں پیپلٹ مشنز یوں کی سرگرمیوں پر اور Claudio Buchanan جیسے کمپنی کے چیلپلوں کے ہندو مختلف مناظروں پر خصوصیت کے ساتھ اپنے رذ عمل کا اظہار کیا۔ ایک طرف ہندوؤں کا خیال تھا کہ حکومت گائے کا خون ملا ہوا نمک بیچ کر انھیں آکوادہ کرنا چاہتی ہے تو دوسری طرف مسلمانوں کو یہ شبہ تھا کہ نمک میں سور کا خون ملا ہے۔ یہ خیالات اور یہ دلائل 1857 کے انقلاب کے اسباب کی واضح بازگشت لگتے تھے۔

عزیز نے بتایا کہ ہندستان میں برطانوی حکومت کے استحکام کا سبب بننے کے بعد عظیم بغاوت کس طرح ائمی کا لگکھ ثابت ہوئی۔ اسے تاریخ کی بوائیجی کہیے کر 1857 کے سال نے انگریزوں کے اقتدار پر ٹھکیل اور قطعیت کی مہر لگادی۔ یہ نمیک ہے کہ انہیوں صدی کی چھٹی اور ساتویں دہائیوں میں اپر اٹھیا کے بعض حصوں میں ہام نہاد وہابی، تردد کا سبب ضرور بنے رہے مگر انگریزوں کے لیے کوئی حقیقی خطرہ نہیں تھا، نہ کسی بغاوت کی سرکشی کا اور نہ ہی کسی سازش کا۔ زڈ یارڈ کلینگ کا ہندستان، جس کا پرتو "Kim" (1901) میں نظر آتا ہے، ایک الی صد قتہ دنیا تھی جس میں جگ صرف مرحد پر یا اپر بردا میں جاری تھی۔ اس نے ناول میں تحریکیوں اور بدیکی

سازشوں کو کہانی کے پلاٹ کو زیادہ اشتغال انگیز بنانے کے لیے محتارف کریں۔ سماج کی ماہیت کو تبدیل کرنے یا اس پر فوکسیت حاصل کرنے کا، بہر حال وہاں کوئی سوال نہیں تھا۔ کسی برطانوی سول سروٹ کے لیے ناول کا ماحول وہی تھا جس میں وہ چودہ برس کی عمر سے ہندستان چھوڑنے تک رہا تھا۔

مگر اس مصدقہ دنیا میں بھی کیا غلط ہوا تھا، سے واقع رہتا اور دوستوں اور خیرخواہوں کے مشوروں پر توجہ دینا ضروری تھا کیونکہ لاپرواٹی اور بددافنی انگریزوں کو پہلے ہی بہت نقصان پہنچا پہنچی تھی۔ اس لیے احتیاط اور ضبط کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا تھا۔ انگریزوں کی نوجوان نسل پر خصوصاً بغاوت کی تاریخ کو پڑھنا، گرہ میں باندھنا اور یاد رکھنا فرض تھا کیونکہ بغاوت میں بے شمار سبق تھے اور لا تعداد چھیاویاں۔ (لارڈ کرورم)

محضرا یہ کہ پہلا منصوبہ، مفاہمت اور جبر کی میلی جملی پالیسی کے ذریعے سلطنت کے تانے بانے کو ازسرنو بناتا تھا۔ کاپینہ کے ایک وزیر نے 1892 میں لکھا تھا کہ سو سال تک انگریزوں نے ہندستان میں نیم خدا کی طرح سلوک کیا تھا۔ اس اعتماد میں کوئی کمزوری، انگریزوں کے دماغ میں یا ہندستانیوں کے ذہن میں، احکامات کے لحاظ سے خطرناک تصور کی گئی۔ مگر شہزادے جو خاموش رہے تھے انھیں اس خاموشی کا اجر بھی دینا تھا اور شاہی نظام میں مدغم کرنا بھی تھا۔ نتیجتاً پیالہ اور چند کے مہاراجاؤں نے جنہیں زمینوں کے بڑے وسیع و عریض قطعات دیے گئے تھے، شمال مغرب کے راستے عنایت بھی کیے اور انھیں گھلا بھی رکھا۔ کپور تھلا کے راجہ کو دس ہزار روپے اور اودھ میں دو جاگیریں دی گئیں اور ساتھ ہی گیارہ توپوں کی سلائی کا حق بھی۔ بعد کوئی (انیسویں صدی کی آٹھویں دہائی میں واسرائے) نے ان پابوؤں کے بڑھتے ہوئے اڑو رسوخ کا مقابلہ کرنے کے لیے ان لوگوں کی معاونت حاصل کر لی۔ جن کو ہم نے، دیسی اخباروں میں نیم باغیانہ مضامین لکھنا سکھایا تھا۔ زمین داروں کی راج کے دست و بازو کی حیثیت سے ہمت افزائی کی گئی۔ اودھ کے تعلقداروں کو جنہیں کچھ سال پہلے طفیل بچوں لیے سمجھا جاتا تھا، ازسرنو اپنایا گیا اور ملک کے قدیم، دیسی اور عزیز

از جان اوارے کی حیثیت عطا ہوئی۔ اس عمل نے کسانوں کی روزافروں ابتوں میں مزید معاونت کی جس کا نتیجہ یہ تکلا کہ اب ایس کنگھم کو تعلقداروں کو ملنے والی مراعات میں تخفیف کے لیے زبردست اصلاحی اقدامات کی سفارش کرنا پڑی۔

کیم نومبر 1858 کے ملکہ وکٹوریہ لے اعلانیے نے راجاؤں، سرداروں اور ہندستانی عوام سے مذہبی نُردباری اور پرانے حقوق اور رسوم و رواج کو قائم رکھنے کا وعدہ کیا۔ کمپنی کی اتحادی جو 1833 سے یوں بھی رو بہ زوال تھی، 1858 کے گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ کے ساتھ بالکل ختم ہو گئی۔ اب ہندستان پر لندن ایک سکریٹری آف اسٹیٹ فار انڈیا کے دیلے سے حکومت کرے گا اور اس کی مدد کے لیے پندرہ اراکین کی ایک کاؤنسل ہو گی۔ گورنر جنرل کو واسرارے بنایا گیا اور 1861 کے انڈیا کاؤنسل ایکٹ کے تحت اس کی کاؤنسل اور ساتھ ہی بھائی اور مدراس کی کاؤنسلوں کو صرف لیجسلیٹیو مقاصد کے لیے، غیر سرکاری اور یورپیں اراکین کی تعداد میں اضافہ کر کے نہیں بڑا کر دیا گیا۔

کرزن کو اس انتہائی پچیدہ اور دہرے ڈھنگ کے انتظای روب پر جس میں دو سربراہ (Chiefs) تھے، بڑی حرمت تھی۔ لندن میں سکریٹری آف اسٹیٹ انگلستان میں سب سے اگلی گری پر اور سب سے اہم بیز پر اور جائے واردات یعنی یہاں ہندستان میں واسرارے موخر الذکر کے بے پناہ حقوق تھے۔ اگرچہ آخری ذمہ داری وہاںت ہال ہی پر تھی۔

افادیت پسندی (Utilitarianism) کے خیال کے زیراثر مالی انتظای اور عدیہ کی پبدیلیاں ہوتا شروع ہوئیں۔ آئینی اخلاقیات میں افادیت پسندی کی روایت، انگلستان میں اخخار ہوئی صدی سے چلی ہوئی وہ روایت ہے جس میں ہر وہ عمل اچھا سمجھا جاتا ہے جو سرت اور خوشی کو فروغ دینے میں معاون ہو، اور یہ سرت نہ صرف عمل کرنے والے کے لیے ہو بلکہ ہر اس شخص کے لیے ہو جو اس عمل سے متاثر ہوتا ہے۔ اسی کے مطابق، ٹھنڈم اور مل جیسے سیاسی فلسفیوں نے ایک کی اولیٰ ماہیت یا اس کے ہنانے والے کی نیسخ کے مقابلے میں اس کے عوائق پر توجہ مرکوز کی۔

میکالے کی تجویز کے مطابق، ایک متوسط طبقہ، ایسے لوگوں کا ایک طبقہ جو رنگ و خون میں ہندستانی اور مذاق، آراء، اخلاق اور ذہن میں انگریز ہو، پیدا کرنے کے لیے جو حکمرانوں اور ان کی لاکھوں کی تعداد میں پرجا کے مابین ترجمان کی حیثیت سے کام کرے گا، انگریزی تعلیم کو ترجیحی درجہ دیا گیا۔

”حقیقی سرکاری روایہ“ بقول کپلنگ تھا، سفید چڑی والوں کا بوجہ اٹھانا“ عزیز نے اظہار خیال کیا۔ اس کا لجہ اور آواز ایسی تھی جس میں کوئی شخص کسی ایسی چیز کے بارے میں بات کرتا ہے جو اتنی ناقابل یافت ہو کہ اس کے بارے میں سوچنے کی بھی ضرورت نہ ہو۔

1857 کی شورش کے اور بھی بہت سے دور رس عوائق تھے۔ ایک تو ہی کہ انتظامیہ جیسے جیسے اور یا تی اور رکی ہوتا گیا، زیادہ محتاط تکہیاں حضرات انگلیسیت کے رہنماؤں پر فوکیت حاصل کرنے لگے۔ متعدد ایڈٹ فشریٹر تھے جنہوں نے شورش کے لیے عسائی مشنریوں کو ذمہ دار تھے لیا اور ان کے سمجھی جوش و خوش کو دبا کر نہ ہی غیر جانب داری کی تلقین کی۔ مشنری کام پھر شروع ہوا مگر 1857 کے رسن و دار کے طویل سا یوں میں۔ انگریز ڈف (1820) سے اسکاث مبلغین کو تحریک دینے والے ایک سمجھی ہندستان کی تعمیر کے خواب کا سحر آہستہ آہستہ دھندا پڑا۔ مگر پنجاب میں ایک طرف مشن اور دوسری طرف آریہ سماجی اور احمدی لوگوں کے درمیان تلاخ و طویل مناظرے ختم نہ ہوئے۔ بہر حال جب مشنریوں کی طرف سے خطرات کم ہوئے تو آریہ سماجیوں نے مسلم مناظرین سے حساب بے باق کرنے کا بیڑہ اٹھایا۔

1857 کی شورش کا نتیجہ فوج میں بڑی بڑی انتظامی تبدیلیوں کی مخلل میں کھلا۔ توپ خانے کی ساری ذمہ داری برطانوی فوجیوں کے سپرد کی گئی۔ انگریز اور ہندستانی فوجوں کے نسبت کو 1:5 کے بجائے 1:2 کیا گیا۔ ایک برطانوی ہور دو ہندستانی بیالیوں کو سیکھا کیا گیا تاکہ کوئی بھی قابل لحاظ چوکی انگریز سپاہیوں کے بغیر نہ رہ جائے۔ یوپی کے برہمن عناصر کو تقریباً بالکل خارج کر دیا گیا کیونکہ ان لوگوں نے اپنے آقاؤں کو اس وقت چھوڑا تھا جب ان کی مدد کی شدید ضرورت تھی۔

عکری نسلوں کی سرکاری پالیسی کی اہمیت بڑھی۔ اس کی وجہ سے فوج کے ذہانچے میں بہت اول بدل کی ضرورت ہوئی اور اس میں بڑی اہم تبدیلیاں ہوئیں۔ فوج میں گورکھ، ڈوگرے، پنجان، جات، راجپوت، سکھ اور چنائی زیادہ سے زیادہ بھرتی کیے گئے۔ ڈوگروں کے بارے میں خیال تھا کہ وہ ابھی پرانی آریہ نسل کے تعلق کو قائم رکھے ہوئے ہیں، واضح طور پر یورپی ظاہر رکھتے والے چھوٹے چھوٹے بھروسے بال اور نیلی آنکھوں والے یہ آفریدی بھی سکندر اعظم کے یونانی سپاہیوں کی جھلک رکھتے تھے۔ جات عیسائی عہد کی ابتدا کے فوراً بعد ہندستان آنے والے انہوں سیکھیں (Indo-Scythians) سمجھے جاتے تھے۔ وہ اگرچہ عقل میں کم مشہور تھے مگر انہوں نے رنجیت سنگھ سے ہونے والی دو لڑائیوں میں اپنی جنگی مہارتوں کا بہت ثبوت دیا تھا۔ رنجیت سنگھ کی رہنمائی میں سکھ ریاست کی ابتدا اور اس کی فوج کی شجاعت و دلیری نے انگریزوں کو سکھوں کو بھی عکری نسلوں سے تعلق رکھنے والا سمجھنے پر مجبور کر دیا۔ بنگال آری کی اصل تغیر نو 1860 کے اوائل میں مکمل ہو گئی تھی اور ریکردوں کا جو توازن و تناسب اس وقت تک قائم کیا جاسکا تھا وہ راج کے خاتے تک کسی حد تک قائم رہا یعنی سکھ، چنائی مسلمان، راجپوت اور ہندستان اور سرحد کے مسلمان۔

عزیز نے اپنے نوٹس پر سے نگاہیں اٹھائیں۔ پردیپ اس کے بولے ہوئے ہر ہر حرف کو لکھنے میں مصروف تھا اور جگ موہن اپنے قلم کے کنارے کو چلاتے ہوئے اسے جیرت سے دیکھ رہا تھا۔

”انیسویں صدی کی چھٹی اور ساقویں دہائیاں“ عزیز نے وضاحت کی، ”اکثر جاندار متحرک اور پرمادید قرار دی جاتی ہیں۔ تمام دوسری چیزوں کے علاوہ ایک طرف ریلوں نے ہندستان کے شہروں کو بڑی تجزی کے ساتھ ایک دوسرے سے ملا دیا، دوسری طرف تجارتی خوشحالی نے ان مایوس کش خدشات کو دور کیا کہ ہندستان کی مالیات بغاوت کے قرضوں کے بوجھ سے مستقل طور پر بے دست د پا ہو چکی ہے۔ انگریزوں نے اس ملک میں تقریباً دو سو ستر پاؤند لگائے تھے یہ رقم ان کی سمندر پار کل سرمایہ کاری کے پانچویں حصے سے برابرے نام ہی کم ہو گی۔ ہندستان ایک اہم اور

قابل قدر برآمد کرنے والا ملک بھی تھا اور درآمد کرنے والا بھی، اور برطانوی برآمدات کا تقریباً ایس فیصدی مال درآمد کرتا تھا۔ ایشیا کے دوسرے حصوں سے ہونے والی زیادہ تر علاقائی تجارت انگریزوں کے ہاتھ آگئی کیونکہ ہندستان علاقائی نظامِ چالوں میں کلیدی حیثیت کا مالک تھا۔

”یقیناً جاندار اور متحرک مگر ہمارے نہیں، برطانوی نقطہ نظر سے“ پر دیپ نے کسی قدر جھوٹلاتے ہوئے کہا۔ ”ہماری قیمت پر، اپنے بھی کلبوں میں ریگ رلیاں مناتے ہوئے ان پکے صاحب لوگوں سے ہمیں کیا ملا؟ یوروپین کلب، میں نے جارج آرولیل کے ناول ”برمیز ذیز“ (Burmese Days) (1934) میں پڑھا تھا، روحانی گہوارہ اور برطانوی اقتدار کی انتہائی منزل تھی۔ بروان کہ جس کے دکھ میں دیسی افسران اور لکھ متنی بے کار دبلے ہو رہے تھے۔ میں سنتا رہتا ہوں کہ کلکتے میں کلب صرف یوروپین کیونٹی بلکہ اس میں بھی کچھ مخصوص لوگوں کے لیے مختص تھے۔ میں نے ”تہذیب و اخلاق کی پابند“ نیم صاحبوں کے تھے بھی سنے ہیں جو جاہ پسند، تحکم پسند اور نسلی طور پر متعصب تھیں اور برطانوی کیونٹی کی اُس خود شعوری علاحدگی کی کہانیاں بھی سنی ہیں جو براۓ نام تبدیلی کے ہاتھ 1857 کے بعد کے پچاس برسوں تک جاری رہیں۔ میں یہ بھی سنتا ہوں کہ انگریزوں میں نسلی امتیاز 19 دیسی صدی میں حریض واضح اور مزید جادح ہوا اور 1899 اور 1905 کے درمیان کرزن کے واسراءٰ ہونے کے زمانے میں اپنے عروج پر پہنچا۔ میں یہ بھی سنتا ہوں کہ ہندستان میں پہلے سر دیز سے متعلق رائل کمیشن (1912-14) آئی سی ایس افروزوں کی زوال آمادہ صلاحیتوں کی شکایتوں سے نہ تھا۔ ان شکایتوں میں تہذیب کے نقدان اور ہندستانیوں کے منادات کی طرف سے بے توجی کی شکایتیں بھی تھیں۔

”ہاں ہاں، یقیناً“، عزیز نے کسی قدر پریشان ہوتے ہوئے کہا۔ ”اس وقت کے برطانوی طبقائی رویے، نوآبادیوں میں منتقل ہوئے اور فروغ پائے۔ نسل، حکومت و اقتدار کا سب سے بڑا جواز تھی۔ اچیری لیزم کا ایک حصہ یہ بھی تھا کہ اس نے مقامی تمدن اور تہذیب پر کو بدئام کیا۔

”میں نے پڑھا ہے کہ Lansdowne (1888-94) اور Elgin (1894-98) کے انتظامیہ نے“ پر دیپ نے بات جاری رکھی۔ ”عدلیہ اور پلک سرو دیزیر میں ہندستانیوں کی شمولیت کے کامگری کی مطالبے کو ماننے میں کس کس طرح مراحت کی۔ کرزن، خصوصاً یہ سمجھتا تھا کہ ہندستانیوں کی بھرتی انتظامیہ کے لیے سب سے بڑی جای تھی۔“

”تم نہیک کہتے ہو“، عزیز نے کہا، ”غلام احمد حسین نے جن کا میں نے پہلے ذکر کیا تھا، انگریزوں کے سماجی اختصاص کا حوالہ دیا ہے۔ انہوں نے Lansdowne اور Elgin کے زمانے سے بہت پہلے مشکالت کی تھی کہ انگریزوں نے اعلیٰ ترین سے لے کر کمترین تک کے ہندستانیوں کی طرف کبھی کوئی توجہ نہیں کی اور یہ کہ وہ اپنی اس نفرت کو یہاں تک لے گئے کہ وہ کہیں بھی کسی بھی آسامی پر ان کا تقرر نہیں کرتے تھے۔ دیسیوں کے لیے جس تغیر اور جس بعض و عناد کا کھلمن کھلا اظہار کیا وہ اتنا شدید تھا کہ حاکم اور محكوم کے درمیان کوئی پیار و محبت یا کوئی دوستی و مفہومت ..... جگہ نہیں یا سکتی تھی۔“

1858 کے بعد 1895 تک دو سو میل سے بڑھ کر 19555 میل لو ہے کی پڑیوں کا جال، جو سارے بر صیر میں انتہائی تیزی سے پھیلا، اور آب پاشی کے وسیع و عریض نظام کے بارے میں کیا خیال ہے؟ جگ موہن نے پوچھا، ”پچھلے روز عزیز بھائی نے، مارکس کا حوالہ دیتے ہوئے کچھ ایسی یات نہیں کی تھی کہ جدید صنعتوں کا پیش خیمہ ریلوے نظام، ذات کے نظام کو بھی ختم کر دے گا جو ہندستان کی ترقی کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے؟“

عزیز نے واضح کی کہ Pax Britannica کے قیام نے ذاتوں کو ”انگریزوں سے پہلے کے سیاسی نظام کی خلقی علاقائی پابندیوں سے آزاد کر دیا۔“ نئے اقتصادی نظام نے، چھوٹی ذاتوں کے لیے، روایتی اقتصادی نظام کے تحت اپنے اعلیٰ طبقے کے مریجوں کی دست گھری سے چھکارے کے امکانات روشن کر دیے۔

عمر نے جو کچھ کہا اس کی بنیاد اثاود کے ڈسٹرکٹ مجھریت سے اس کی مفتکو تھی۔ مجھریت، مدراس کیدر سے آیا تھا اور اس کا تعلق نادر کیونٹی سے تھا۔ انیسویں صدی کے اوائل میں اونچی ذات کے ہندو، نادر کیونٹی کو تمام ذاتوں میں کمترین لوار سب سے زیادہ نجس اور طپھ سمجھتے تھے۔ مگر یہ صورت حال جلدی ہی بدلتی اور یہ لوگ جنوب میں اقتضادی اور سیاسی لحاظ سے کامیاب ترین کیونٹی ہو گئے۔ سیاسی طور پر انہوں نے انیسویں صدی کی دوسری دہائی میں جشن پارٹی کی حمایت کی۔ بعد کو، ان کی حمایت کا گنگریں کی طرف ہو گیا خصوصاً جب 1937 میں مدراس کے وزیر اعلیٰ راج گوپال اچاری نے مندرجہ ذیل کے دروازے تمام ذاتوں کے افراد کے لیے کھلوا دیے۔ نادر لوگوں کی آبادی کا بڑا حصہ کینیاکماری اور ضلع Tinnevelly کے جنوبی حصوں میں ہے۔

”میا تمھیں معلوم ہے کہ کاگنگریں لیڈر کے کامراج بھی نادر ہی ہیں؟“ پر دیپ نے خاصے اعتداد کے ساتھ پوچھا، ”اس لیے مارکسٹ لفاغی کی رو میں ہے۔ کسی نے مجھے بتایا تھا کہ اپریل 1937ء ہمارے عہد کی سب سے زیادہ دلوںہ انگریز خرافات (myth) ہے۔ یا اپنے کارل مارکس کو بھولو مت جس نے ان پہلوؤں کی فہرست مرتب کر دی تھی جن کے لیے برطانوی عہد روچ افزا ثابت ہو گا۔ پہلو یہ تھے۔

1. ہندستان کی سیاسی سیکھیتی زیادہ مربوط و متحكم ہو گی، اور اس میں وہ دسعت ہو گی جو مغلوں کے عہد میں بھی نہیں ہوئی۔ بر قی میلی گراف کی وجہ سے اس میں مزید استقامت اور احکام لازمی ہے۔

2. دیکی فوج، انگریز ڈرل سارجنٹ سے تربیت حاصل کرے گی اور مسلم ہو گی۔

3. آزاد صحافت ایشیا میں پہلی بار متعارف ہو گی۔

4. زمین داری اور ریاست داری قلامروں نے زمین کی بھی  
ملکیت کے اختہائی ناگوار مگر ایشیا یونک سوسائٹی کی بڑی حاجت  
کے مطابق بڑے واضح نظام تعارف کرائے۔

5. حکومت کی ضرورتوں کے مطابق اور یورپ میں سائنس  
سے مردم ایک تعلیم یا ذہن ہندستانی طبق۔

6. بھاپ کے ذریعے چلنے والے ذرائع ترسیل و ابلاغ کے  
ذریعے یورپ سے سریع اور باقاعدہ رابطہ۔

”خراقات مت کو،“ پر دیپ نے مراتبی سے نکلتے ہوئے کہا، ”برطانوی استعمار کے وقایع کے لیے جواز کی جلاش کیوں؟ آخر کیوں؟ میرے والدین بات کرتے ہیں کہ انگریزوں کے زمانے میں کتنا اچھا تھا۔ سُکھی، چاول، شکر ہر چیز سُکھی۔ تکلف بر طرف، اس غلامانہ ذہنیت سے بمحض گھنی آتی ہے۔ اتنا سب پڑھنے کے بعد بمحض یقینی طور پر یہ معلوم ہو گیا ہے کہ نہروں کی تغیر نے سماج کے مغلس طبقے کو مزید معدود و بے سہارا کیا اور انھیں ساہو کاروں، زمینداروں اور حکومت کا مزید دست مگر بنا دیا۔ پانی کے نکاس کی کسی باقاعدہ سہولت کی عدم موجودگی کی وجہ سے شہروں کی تغیر بہت سے علاقوں میں وسیع پیمانے پر پانی کے جھاؤ اور شوریت کا سبب بنی اور نتیجتاً لاکھوں ایکڑ زمین خیر ریگستانوں میں بدل گئی۔“

”میرا خیال ہے،“ عزیز نے مداخلت کرتے ہوئے کہا، ”کہ ریلوں نے یقیناً زرعی پیداوار جدید صفت اور کان کنی میں معنده اضافہ کیا۔ شہری آبادی کی ازسرنو تقسیم کو بہتر کیا اور آبادی کے کچھ حصے کے لیے آدمی کے ذرائع وسیع کیے۔ مگر ان تبدیلیوں نے ہماری اقتصادیات کے بنیادی ذھانچے کو نہیں بدلا جس کی حیثیت، عالمی منڈی کے حاشیے اور خام مال کے فراہم کرنے والے کی تھی۔ ریلوں نے، اصلی بات تو یہ ہے کہ، ولیٰ دست کاری کی جاہی کی رفتار کو بڑھادیا۔ گاندھی جی کہا کرتے تھے کہ دستکاریوں نور گھریلو مصنوعات پیدا کرنے والے تمام گاؤں اپنے قرب و جوار کے زرعی گاؤں میں اپنی روایتی منڈیاں کھوچکے ہیں جس کی وجہ سے دستکاروں کو روزی روٹی کے

لے اپنے چرخوں اور اپنے کرگھوں کو چھوڑ کر زمین (کھیتوں) کی طرف لوٹنے پر مجبور ہوتا چڑا۔ اس صورت حال کے سبب کا ایک حصہ تو وہ داخلی تکمیل تھے جو ہماری اشیا پر عائد کئے گئے تھے اور اس کے ساتھ ہی وہ امتیازی قیمتیں تھیں جو ہمارے بلکروں کو دی جاتی تھیں۔ نتیجے کے طور پر ریلوے اگر ایک طرف مغربی یورپ اور امریکا میں ہونے والے منطقی انقلابوں کی مردمگار ثابت ہوئیں تو دوسری طرف ہمارے ملک کو مکمل طور پر نوآبادیاتی بنانے میں معاون رہیں۔ افریقہ میں، انگریزوں نے ایک دوہری ہدایت کی بات کی جس کی رو سے نیادی سہولتوں (infrastructure) یعنی تعلیم اور پیداوار کی محل میں دونوں فریقوں کو فائدہ پہنچنے والا تھا۔ بہر حال اس ترقی کے پیچے کار فرما یورثوازی جو یورپ میں تھی، وہ سارا نفع اپنے گھر لے گئی اور چو طرف مقامی ترقیوں میں ایک طویل عرصے تک کسی دلچسپی کا اظہار نہیں کیا۔ ”اندر ڈیوپمنٹ“ کی اصطلاح اسی صورت حال سے وجود میں آئی۔ اس لیے بحث کا مرکز یہ ہے کہ آیا کلوں حکمرانوں نے نوآبادیوں کو اس ذہانچے میں مقید کر دیا یا ان کی ترقیاتی سرگرمیوں میں حصہ لیا۔

عزیز نے اپنی بات ختم کی تو پردیپ نے مڑ کر جگ موہن سے کسی قدر زور سے پوچھا، ”1865 سے 1900 کے درمیان طویل اور بھیاک قحطوں کے اس سلسلے کے بارے میں تم نے کچھ نہیں سنا جس میں ہزاروں لاکھوں افراد ختم ہو گئے تھے؟“

”میں نے سنا ہے“، جگ موہن نے دبی دبی سی آواز میر، جواب دیا۔

عزیز نے ایک بار پھر داخلت کی۔ سورخ این۔ کے۔ سنہا نے کہا تھا کہ انگریز حکومت ایک قطع سے شروع ہوئی تھی اور ختم بھی ایک عظیم قطع پر ہوئی۔ انھوں نے بتایا کہ 1943 میں پہنے دالا قطع اس راجان کا منطقی نتیجہ تھا جو 1771 میں شروع ہوا تھا۔ میرا یہ ایمان ہے کہ 1800 سے 1825 کے درمیان پہنے والے قحطوں سے موازنہ کیجیے تو 1875 اور 1900 کے ماہین پہنے والے باکس قطع، برطانوی اقتدار کی پیداوار تھے۔ ہندی شاعر بدراہی نرائیں پریم گھن نے 1890 کی دہائی میں پہنے والے قحطوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے :

بھاگو رے بھاگو بھیکر اکال پڑا ہے  
بھارت پر بھائی کے کالے بادل گمراۓ ہیں  
کاروبار شپ دھنے سب بند

(امیریہ سے ترجمہ)

”برطانیہ کی قحط پالیسی کی ایک تین و ترش تنقید میں، متعدد لکھنے والے، بہمول ولیم ڈیگی، کہتے ہیں کہ خود برطانیہ نے 1890 کی دہائی کے قحطوں کی شدت میں اچھی خاصی مدد کی اور ایسا کرنے میں انہوں نے ایسے علاقوں کو آنے والی دہائیوں تک کے لیے معافی جبود بلکہ سماجی انتشار کا شکار بننے کے لیے چھوڑ دیا۔ پھر بھی ہمارے کچھ مورخین قحطوں اور اکالوں کو محض عذاب الہی قرار دیتے ہیں اور زمینوں کے بے پناہ کرلوں، ناقابل برداشت نکسوں اور سود کی آسان چھوتی ہوئی شرحوں سے ان کا کوئی تعلق نہیں سمجھتے۔ 1883 کے فیمن کوڈ میں دی ہوئی مہنجائیوں یا 1898 کیشن کی سفارشوں جیسے قحط تدارکی اقدامات کے سر اتنے سہرے باندھے جانتے ہیں، جتنے کے یہ مستحق نہیں ہیں۔ اسی لیے کمپریج ہسٹری آف انڈیا کی چھٹی جلد ہمیں بتاتی ہے کہ تدارکی اقدامات کی مگر انی خود کرزن نے بڑی توجہ اور دلچسپی سے کی اور جولائی کی شدید گرمی میں گجرات کے انتہائی متاثر اضلاع کا بہ نفس نفیس دورہ کیا۔ ہمیں یہ بھی بتایا جاتا ہے کہ 1880 میں بھوک سے ایک بھی موت واقع نہیں ہوئی۔

”جہاں تک بعض علاقوں کا ذکر ہے ہم جانتے ہیں کہ بدیسی تسلط نے کس طرح دستی ہندستان کے سنتالوں، مٹڈاواں اور اوراؤں (Mundas and Oraons) کے قبائلی سماجی نظام کو آہستہ آہستہ مگر مسلسل منتشر کیا۔

”کیا حصیں معلوم ہے؟“ پردیپ ایک بار پھر کسی قدر جارحانہ موڑ میں جگ موسہن سے مخاطب ہوا، ”کہ عظیم بغاوت پر آنے والی لاگت جو چالیس لاکھ روپے (ایک عام سال میں حاصل ہونے والے محسول کے برابر) تھی ہم سے وصول کی گئی اور اس کی ادائیگی چار برسوں میں اضافہ شدہ محسولی وسائل کے ذریعے کی گئی؟“

”یہ سمجھ ہے“، عزیز نے کہا، ”دوا بھائی نور دمی اور ریش چندر دت نے تباہا!“ ہے کہ ہندستان نے برطانیہ کو براو راست اور مشتبہ طریقوں سے جاہ کن حد تک بھاری سالانہ اوایگیاں کیں۔ 1870 تک ان اوایگیوں کا تجھیسہ ستائیں ملین پاؤٹ کے بقدر تھا، ہندستان سے سب ملا کر تقریباً 500 ملین پاؤٹ کھوئے کے لیے برطانیہ نے اپنی سیاسی قوت کو استعمال کیا۔ 1882 میں یہ کھوٹ 1355 ملین روپے (1946-47 کی قیمتیں کی شرح پر) تھی جو سالانہ قوی آمدی کا تقریباً چار فیصدی سے زیادہ کا حصہ تھا۔ خاصی ہوش زبارقم ہے: اگر تم اجازت دو تو میں اس بات کی طرف بھی اشارہ کروں کہ پرانے کا گریسی لیڈروں نے لا صنعتیت (De-industrialisation) اور ہندستان کی برآمداتی اشیا کی فہرست میں دستکاروں کی بنائی ہوئی اشیا کے انحطاط آبادہ تناسب کا تفصیلی ذکر کیا ہے۔

روشن خیالی کی تبلیغ اور اصلاحات وغیرہ کی بات کرتے ہوئے 2، فروری 1883 کے لارڈ برپن کے البرٹ مل پر ہونے والے شور و غونا کو یاد کیجیے جس نے ہندستانی بجوس کو یوروپیں اگریز رعایا پر کر میل الزامات کے تحت مقدمہ چلانے کی اجازت دی تھی۔ ’سفید بغاوت‘ (White Mutiny) کی مالی امداد کلکتے کے ان سرمایہ داروں نے کی تھی جو plantations اور چائے کے باغات کے مالک تھے اور اپنے مقامی ایجنٹوں کے اختیارات اور وقار میں کسی طرح کی بھی تخفیف سے خوفزدہ تھے۔ شورش و بے چینی کچھ ایسی تھی کہ ’بنج‘ نے ایک کارنوں چھاپا جس میں ایک ہاتھی دکھایا گیا تھا جس کا مہاواتہ برپن تھا اور ہودے میں بہت سے یوروپیں تھے جو برپن پر حملہ کر رہے تھے۔ اور کارنوں کا عنوان تھا ”دی اینگلو انڈین میونٹی“ (ہاتھی کے لیے ایک تحریر آمیز مثال)۔

البرٹ ملی احتجاج کے، تعییم یافتہ ہندستان کے جواب کے طور پر دسمبر 1883 میں سرپریدر ناتھ بترجی نے پہلی انڈین بیشٹل کانفرنس کی۔ اس کے بعد مئی 1884 میں مدراس مہابن سجا اور جنوری 1885 میں بمبئی پریسٹ نی ایسوی ایش و جود میں آئی۔ مدراس مہابن سجا نے مندوں سے مخلوق اصلاحات، زمینداری مقدمات،

اکم نہیں، اسائز ڈیپلی میں اضافے اور زمین کے لگان کے تغذیات کے ازسرنو  
بندوبست سے متعلق تمہریکیں چلائیں۔“

”پردیپ، تم غالباً ان سائل سے خاصی واقفیت رکھتے ہو۔ آج کل پام دت  
کو پڑھ رہے ہو نا؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”ہاں پڑھ رہا ہوں“، دیسے ہی دیسے لبھے میں پردیپ نے جواب دیا۔

جگ موہن کسی قدر شرمدگی کے ساتھ سکرایا۔

”مطمئن رہیے۔ میں دوسری کتابیں بھی پڑھتا ہوں، میں نے ابھی ابھی  
ڈنیس کین کیڈ Kincaid کی کتاب نیرش سو شل لائف ان اٹھیا، ختم کی ہے۔ اس نے  
یوپی اور ہنگاب کے گورنر میلکم یہی سے متعلق دو واقعات بیان کیے ہیں جن سے  
تمھیں آئی ہی انس کے بارے میں کچھ المدازہ ہو جائے گا۔ جب یہی دھلی کا چیف کشر  
تھا تو اس نے اپنے کاموں کو ان ہدایات کے ساتھ ایک دوسرے شخص کے پرداز کیا۔  
”کل تمہارا دن ایک تکلیف دہ دن ہو گا۔ ہو سکتا ہے کہ تمھیں کسی فساد کا سامنا کرنا  
ہو، مگر میں نے تمام متعلقہ انتظامات و اقدامات پر بات کر لی ہے، اور میں نے انھیں  
منظوری دے دی ہے۔ بہر حال ایک شرمدگی سے تم نئے جوہ گے۔ میں کل مچھلی کے  
شکار پر جا رہا ہوں۔“

ہنگاب کے گورنر کی حیثیت سے ہی یہی صاحب ایک رات کھانا کھانے کے  
بعد موسلا دھار بارش میں اپنے کئے کئے کے ساتھ مچھلی قدمی کے لیے گئے۔ وہاں ان کی  
نظر نفرے لگاتے ہوئے ایک جلوس پر پڑی اور یہ دیکھنے کے لیے کہ ایسے واقعات سے  
پولیس کیسے نہیں ہے، وہ جلوس میں شامل ہو گئے۔ مگر ہوا کچھ نہیں، دوسرے دن  
انھوں نے جلوس سے متعلق پولیس رپورٹ کی ایک کالپی طلب کی، اور انتہائی سرت  
کے ساتھ انھوں نے پڑھا کہ ایک نامقحول یورپین بھی اپنے کئے کئے کے ساتھ جلوس میں  
شامل ہوا تھا۔

دلچسپ واقعات ایک طرف، ہم برطانوی شاہی اقتدار کے نصف الہمار کی

بات نہیں کر رہے ہیں۔ شاہی عروج کی یہ باتیں کیا ہیں؟ جگ موہن نے آہستہ سے سوال کیا۔

”آرٹلڈ نوائیں لی“، عزیز نے کہنا شروع کیا، ”نے ایک پھول کا رس چھٹے کے بعد دوسرے پھول پر جا بیٹھنے کے تسلی کے اشتیاق کی بات کی تھی۔ جگ موہن اور یہی بات تم پر بھی صادق آتی ہے۔ ”مہل باتیں نہ کہیے عزیز بھائی“، جگ موہن نے لکھیوں سے دائیں بائیں دیکھتے ہوئے کہا۔

عزیز نے ایک معموم ساقبہ لگایا۔

جگ موہن کے سوال کا جواب دینا آسان نہیں تھا۔ ایک شخص جس نے زندگی کے مختلف پہلوؤں میں برطانوی دین کی توصیف کے پل باندھ دیے وہ تھے سید احمد خاں۔ ان کے اس انداز اور ان کی اس رائے سے بہت سے لوگوں نے اتفاق کیا۔ مسلمانوں کی نی نسل پیدا ہوئی اور بڑی ہوئی، اس کے لیے بدیکی راج انھیں چاہے اچھا لگے یا نہ، زندگی کی ایک ناقابل ترمیم حقیقت تھا۔ پنجاب میں برطانوی اقتدار کا مطلب ایک مدد حکومت سے دوسری مدد حکومت میں تبدیلی تھا۔ کچھ عرصے تک، جب سرکاری زبان کی حیثیت سے فارسی کے استعمال جیسے مغلوں کے انتظاوی نمونوں کو انگریز دوام بخش رہے تھے۔ بڑے عہدوں پر چند انگریزوں کی موجودگی ان کے روزانہ کاموں میں کچھ بہت دخل انداز نہیں ہوتی۔ عدیلے اور محصول کے کاموں میں، سوائے اونچے عہدوں کے انسیوں صدی کے وسط تک بھیال میں مسلمان شرفاء انسیوں برقرار رکھی اور یوپی میں ایک نسل بعد تک۔ یہاں قصبات میں مسلمان شرفاء انسیوں صدی کے اوائل تک، برطانوی حکومت میں نچلے عہدوں پر جنے رہے۔ مسلمان زمین دار اپنے اثر و رسوخ اور اپنی رعیت کے ساتھ اس صدی تک موجود رہے۔ غالب نے جو مغربی خیالات و نظریات کی نئی ہوا کو محسوس کر رہے تھے صحیح کی آمد آمد کا اعلان کیا اور طلوع ہوتے ہوئے سورج کی طرف اشارہ کیا۔

غالب کے دوست اور ان کی سوانح عمری لکھنے والے حالی برطانوی راج کی نعمتوں کے بارے میں یہ کہتے ہیں :

حکومت نے آزادیاں تم کو دی ہیں  
ترقی کی راہیں سرسر کھلی ہیں  
صدائیں یہ ہرست سے آری ہیں  
کہ راجہ سے پر جا تک سب سکھی ہیں  
سلط ہے مکون میں امن و اناں کا  
نہیں بند رستہ کسی کارروائی کا

کھلی ہیں سفر اور تجارت کی راہیں  
نہیں بند صنعت و حرفت کی راہیں  
جو روشن ہیں تحصیل حکمت کی راہیں  
تو ہموار ہیں کسب دولت کی راہیں  
نہ گھر میں غنیمہ اور دشمن کا کھلا  
نہ باہر ہے قراق و رہن کا کھلا

کرو قدر اس امن و آزادگی کی  
کہ ہے صاف ہر سنت راہ ترقی  
ہر ایک راہ رو کا زمانہ ہے ساتھی  
یہ ہرسو سے آواز قیم ہے آئی  
کہ دشمن کا کھلا نہ رہن کا ذر ہے  
نکل جاؤ رستے ابھی بے خطر ہے

شمائل ہندستان کے کچھ حصوں میں مسلمان گروپوں نے نئے حکمرانوں کے  
ساتھ ایک قابل عمل طریقت کا اپنایا اور آرزوؤں اور تمناؤں اور روحانی تخلیقیت کی نئی  
راہیں نکالیں۔ انھوں نے موجود اداروں سے مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی اور  
انتظامی اور نوکریاتی ڈھانچے سے فائدے اٹھائے۔ ندوۃ العلماء جو 1894 میں قائم ہوا،  
ایک متوسط راہ کی تلاش کی خواہش کی علامت تھا۔ اس کے مؤسس شبلی نعیانی نے علم

کے روایتی نظام اور مغربی طور طریقوں کے احترام کے لیے جگہ کے طور پر لکھنؤ کا انتخاب کیا۔ فرنگی محل نے بھی جو لکھنؤ میں تھا اور اسلامی تعلیمات کا ایک موقد و معتبر مرکز تھا، مفہومت کے اسی جذبے اور اسی خواہش کی عکاسی کی۔

مگر پھر بھی، کسی غالب یا کسی حالی کی اس خوش امیدی سے ہر شخص نے اتفاق نہیں کیا۔ صدی کے اختتام تک بہت سے سرپرے تھے جنہیں قابو میں لانا تھا۔ اردو کے شاعر اکبر اللہ آبادی نے جو عظیم بغاوت سے گیارہ سال قبل پیدا ہوئے تھے برطانوی اپریلیزم اور سرسید کی مصالحت و مفہومت کی سیاست کو ردا کیا۔

مشرق تو سر دشمن کو کچل دیتے ہیں  
مغرب اس کی طبیعت کو بدل دیتے ہیں

تو پہ کھکی پر دفتر پہنچے  
جب بولہ ہٹا تو رندہ ہے  
تعلیم جو دی جاتی ہے ہمیں  
وہ کیا ہے نظر بازاری ہے  
جو عقل سکھائی جاتی ہے  
وہ کیا ہے فقط سرکاری ہے

سرسید اور ان کے علی گزہ کالج کے بارے میں اکبر اللہ آبادی کا کہنا تھا۔

کیا جائیے سید تھے حق آگاہ کہاں تک  
سمجھے نہ کہ سید گی ہے مری رہا کہاں تک  
جواب حضرت سید کا خوب ہے اگر  
ہم ان کے قول درست و بجا کو مانتے ہیں  
ولیکن اس نئی تہذیب کے بزرگ اکثر  
خدا کو اور نہ طریق دعا کو مانتے ہیں

زہانی کہتے ہیں سب کچھ مگر حقیقت میں  
وہ صرف قوت فرمائزا کو مانتے ہیں

اپنے سامنے اور اپنے قارئین کو اکبر الدا آبادی کے خوش کرنے سے بہت پہلے ہی نوآبادی مخالف جذبات اپنے آپ کو احیاء پسند رجحانات سے ربط دے چکے تھے۔ فرانچیوں نے جن کی قیادت حاجی شریعت اللہ کر رہے تھے جنہوں نے 1818 میں حج سے واپسی کے بعد اپنی تحریک شروع کی تھی۔ اعلان کیا کہ جب تک انگریز بنگال پر حکمران ہیں مسجدوں میں نماز نہیں ہوگی۔ حاجی صاحب کے بیٹے ڈودو میان نے جو مسلمان کاشتکاروں کی نمائندگی کرتے تھے صرف خدا کی حکمرانی کو تسلیم کرتے ہوئے کرایہ اور لگان ادا کرنے سے انکار کر دیا۔ انہوں نے فرید پور کے بندو زمینداروں کے دلوں میں رات کے وقت طاقت ور گھوشوں کے خلاف آٹھ سو فرانچی کسانوں کی ایک مہم چلا کر خوف و دہشت پیدا کر دی۔ مغربی بنگال میں چوہیں پر گنہ میں، نیٹو میر نے، جن کی پیدائش 1782 میں ہوتی تھی، ایک غالص اسلام کے نام پر تحریک چلائی۔ ان کی زبان اور ان کے محاورے سید احمد بریلوی اور شریعت اللہ کی ہی طرح تھے۔

دلی کے ممتاز عالم شاہ عبدالعزیز نے ہندستان کے ایک دارالحرب ہونے کا اعلان کیا۔ ان کا خیال تھا کہ نماز عیدین اور جمعے کی نماز اجتماعی طور پر ادا نہیں کی جاسکتی ہیں اور یہ کہ انگریزی پڑھنا، انگریز کے یہاں کلرک، ملازم یا سپاہی کی طرح نوکری کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ ان کے بیانات نے سید احمد بریلوی کی انگریز مخالف تحریک کو پنجاب کے غصب کے بعد بھی بیس سال تک زندہ رکھا اور انہیوں صدی کے دوسرے انگریزی راج مخالف معرکوں کو حق بجا بھی قرار دیا۔ یونی میں بریلوی کے مولوی سید قطب شاہ صاحب نے ہندوؤں اور مسلمانوں سے ایک ایکل کی جس میں ان سے اپنے دھرم اور ایمان کو بچانے کی تلقین کی گئی تھی۔

"میں ان سے پوچھوں گا"، انہوں نے کہا، "اپنی زندگیوں اور  
اپنے ایمان کو بچانے کے لیے تم نے کیا طریقہ سوچا ہے؟ اگر

میرے اور تمہارے خیالات یکساں ہیں تو ہم انھیں  
 (اگر یوں کو) بہت تھوڑی تکلیف انداز کیسرا جادہ پر بہاد  
 کر سکتے ہیں۔ اور اگر ہم ایسا کرتے ہیں تو ہم اپنے مذاہب اور  
 اپنے ملک کو بچاتے ہیں۔ اور چونکہ یہ خیالات مغضّ تمام  
 ہندوؤں اور مسلمانوں کے مذہب اور ان کی زندگیوں کے  
 تحفظ کی خواہش کے تحت پرداں چڑھتے ہیں اور ان پر غور و  
 خوض ہوا ہے اس لیے آپ کی اطلاع کے لیے اس خط کو طبع  
 کر لیا جا رہا ہے۔

ایسے مقامی مذہبی رہنماؤں کی طرف سے نظریاتی تحریک نے دہلی کے شمال میں  
 تھانہ بھون کے قریب مذہبی مسلمانوں کو 1857 کی شورش میں شامل ہونے پر اکسادیا۔  
 ان ہی میں سے کچھ لوگوں نے دیوبند میں ایک دینی مدرسے کی بنیاد ڈالی۔

ایسا کیوں ہے کہ ہماری جگہ آزادی کی تاریخ کی کتابوں میں مسلمان افراد  
 اور مسلمان جماعتوں کا تذکرہ نہیں ملتا ہے؟ پر تھوڑی راج چوہان جگ آزادی کا ایک  
 سپاہی تھا، رانا صاحب جگ آزادی کا ایک سپاہی تھا، ان کی ہی طرح شیواجی تھا۔ اس  
 میں خب الوطنی کی چنگاری بڑی خالص اور بڑی روشن تھی۔ مگر جگ آزادی کے  
 مسلمان جیالوں کا ذکر؟

عزیز نے پردیپ پر ایک تحریر آمیز نظر ڈالی، کچھ کسمیا، راست جواب سے  
 اجتناب کیا اور ایک دینی پیشوائی کی سنجیدگی سے بولا۔

”ہاں ہاں، کچھ مسلمانوں نے اس وقت تک اگریزوں سے مذاکرات کی  
 کوشش کی جب تک کہ انہوں نے ان کی مذہبی آزادی میں دخل اندازی نہیں کی۔  
 بہت سے علماء نے اس خیال کا اظہار کیا کہ ہندستان دارالامان تھا، کیونکہ اگریزوں نے،  
 وراشت، تووال و جاشنی، تھانف، اوتفاف، شادی بیاہ، ولدیت، سرپرستی اور مان نفقے سے  
 متعلق اسلامی پرعل لاء کو تسلیم کیا تھا۔ اس بات کا ثبوت ہمارے شہر میں شیخ محمد

کے فتاویٰ سے بھی ملتا ہے۔ جب کمپنی کی ملازمتوں کو قبول کرنے کے بارے میں سوال کیا گیا تو عالم سید دلدار علی نے کسی قدر صحبت کئے رضامندی یوں ظاہر کی کہ اگر ملازمت منوعہ کاموں سے متعلق نہیں ہے تو قبول کی جا سکتی ہے۔

ایک دوسری طرف پر، مسلم جماعتوں نے کلوئیل حکومت کو کام کرنے پر مجبور کیا۔ وہی پنجاب کے بہت سے سجادہ نشینوں نے برطانوی انتظامیہ میں انھیں شریک کیے جانے پر اپنی رضامندی کا اظہار کیا۔ بیسویں صدی کے اوائل تک وہ وہی پچھلیوں کے اس طبقے کا ایک جزو لاینک تھے جن پر برطانوی حکومت کی بنیاد تھی۔ سنہ میں، سیاسی نظام ان زمیندار طبیعہ شرفا کے تعاون پر منحصر تھا جس میں ہجروں کی خاصی تعداد تھی۔ شرقاء کے اس طبقے نے جس کے پاس اصولی طور پر، انتظامیہ سے بہت قریب ہونے میں کھونے کو بہت کچھ تھا، دیکھا کہ اپنے نئے حکمرانوں سے کام کا اچھا تعلق رکھنا، ان کے لیے مفید تھا۔ غالب نے 13 جنوری 1859 کو نواب رام کو لکھا کہ بہر حال ”نمک خوار سرکار انگریز ہوتا“ کوئی اتنی بُری بات نہیں تھی۔

پردیپ اور جگ موہن دونوں ہنس پڑے۔

عزیز نے ان کی بُنگی کا جواب اپنی سرد مہری اور سیدھے سادے عملی رویے سے دیا۔

”اسی نجح کی دلیل سید احمد خاں کی بھی تھی۔ اور یہی دلیل انھیوں صدی کی ساتویں دہائی میں برٹش سول سرونس بشمول ڈبلیو ڈبلیو ہنر نے بھی دی تھی۔ 1857 میں عظیم مسلم سازش کے نظریات ترک ہوئے تو مسلمانوں کو نوآبادیاتی طبقے میں لانے کے لیے متعدد کوششیں شروع کی گئیں۔ اسی لیے ہنر نے ایک ابھرتی ہوئی مسلم نسل کے لیے خوب دیکھنا شروع کر دیے جو خود اپنے میڈیویل قانون کے نظریات سے سرشار ہونے کے بعد مغرب کے شاستر علم سے آراتے ہوگی۔ ایک کے بعد ایک واٹرائے نے، خصوصاً Mayo اور نارتھ برودک نے اس بات سے اتفاق کیا کہ ”چھپلی دہائیوں میں بیان گیا مسلمانوں کا ہولا مبالغہ آئیز خدشات پر مبنی تھا۔“

”اچھا ایسا ہے؟“ پر دیپ نے اپنی تیوریاں کسی قدر چھاتے ہوئے سوالہ اندراز میں عزیز کو دیکھا۔ عزیز میز پر سے اتر کر اب پر دیپ کی نگلی ہوئی تو نہ کو تھپتی رہا تھا۔ اس نے اعلان کیا ”جیسیں پیش رفت تو کرتا ہی ہے۔“

پر دیپ نے کان کھٹکلاتے ہوئے کہا، ”یقیناً۔“

”ایک طویل کہانی کو مختصر کرتے ہوئے ..... مسلمانوں کے مفادات کی خاطر کی گئی بعض آئینی تبدیلیوں میں ان لوگوں کے لیے انگریزوں کی تشویش کا پروتو نظر آتا ہے۔ انسیوں صدی کی ساتویں دہائی اور اس کے بعد حکومت کی پالیسیوں کے رخ اور ان کے جھکاؤ نے ہندستانی سیاست میں ایک مسلم شخص پیدا کر دیا جو پہلے نہیں تھا۔ جس بات پر زور دینے کی ضرورت ہے وہ یہ ہے کہ کلوئیل حکومت نے خود اپنے زیادہ عسکری اور ضدی مخالفین کے چیلنجوں کو نہ عظیم قوموں، ہندو اور مسلمان کے درمیان توازن کی پالیسی اختیار کر کے کس طرح کند کر دیا۔ زمیندار خاندانوں اور ملازم پیشہ کیونگز، کائناتیوں اور کشمیری پنڈتوں کو وسیع و عریض انتظامی ڈھانچے میں مدغم کیا گیا۔ اس کارروائی کا مرکز لکھنؤ تھا۔ اپنی میل بغاوت کو پورا کرنے کے لیے جو بنیادی ڈھانچہ تشکیل پایا اس سے تاجریوں اور کاروباری لوگوں کو بہت فائدہ پہنچا۔

”میا تم یہ کہو گے“ پر دیپ نے استفسار کیا، ”کہ ایسی پالیسیوں کے آغاز کا سلسلہ مغلوں کے مدنی نظام کے ڈھانچے سے جوڑا جاسکتا ہے؟“

”اس سے پہلے کہ تم انہمار خیال کرہ مجھے پر دیپ کو یہ بتانے دو کہ یہ سوال نہایت احقاقانہ ہے۔“

”اس سے قبل کہ تم مزید تو تو میں میں ملوث ہو“ عزیز نے اپنے دوستوں کو شہزادے کی کوشش کرتے ہوئے کہا ”میں تمہیں بتاؤں کہ ہم اب جب میں کے انشاء اللہ تو ہم چند تباہات اور کشمکشوں پر بات کریں گے اور یہ دیکھیں گے کہ ابتدائی قوم پرستوں نے ان کا مقابلہ کیوں کر کیا۔ فی الحال خدا حافظ۔“

”ہاں، اس سے پہلے کہ تم جاؤ، پر دیپ، نینھا کے لیے سب لے جانا نہ بھولنا  
کہ یہ سب سیبوں کے ملک کے باغوں سے توڑے گئے ہیں۔“

وہ رات پورے چاند کی تھی۔ عزیز بیج در بیچ گلیوں سے ہوتا ہوا اپنے گمرا  
چلا گیا۔



## پانچوال باب

روح کی ندرت اور پاکیزگی، کہ جس کی وجہے آرزو ہے، جب میری نظرت بن جاتی ہے، جب میں کوئی گناہ کرنے کے لائق ہی نہیں رہ جاتا ہوں، جب کوئی کھردہی چیز یا کوئی سخت بات، چاہے یہ کیفیت لحاظی ہی کیوں نہ ہو، میرے خیالات کی دنیا میں داخل نہیں ہوتی۔ اُس وقت، اُس سے پہلے نہیں، صرف اُسی وقت میری اپنا سارے عالم کو متاثر کرے گی۔

(م۔ ک۔ گاندھی)

لوگ گاندھی کے حالات زندگی لکھیں گے، اور ان کے نظریات و خیالات اور ان کے کاموں پر بحثیں کریں گے تقدیم کریں گے۔ مگر ہم میں سے بعض لوگوں کے لیے وہ نظریات سے الگ کچھ رہیں گے۔ ایک روشن و تابناک اور پیداری شخصیت جس نے ہماری حریر زندگیوں کو ایک جوہر شرافت بخشنا اور انھیں کچھ اہمیت عطا کی۔ اور جس کی موت ہمیں ایک خلا اور ایک تہائی کے احساس میں ڈبو گئی۔ بے شمار تصویریں امہری ہیں میرے ذہن میں اس شخص کی جس کی آنکھوں میں قیمتی ہی قیمتی ہوتے تھے۔ بھر بھی وہ غم و اندہاد کی اچھاء جملیں ہوتی تھیں۔ جو تصویر سب سے واضح اور

اہم ترین ہے «وہ ہے جس میں میں نے انھی مارچ 1930  
میں، ہاتھ میں لاثمی لیے ڈاٹھی کی طرف مارچ کرتے ہوئے<sup>1</sup>  
دیکھا تھا۔ سچائی، سکون اور شانقی کی تلاش میں لکھا ہوا ایک  
سافر، نہ عزم اور بے خوف جو عواقب سے بے نیاز اپنی اس  
تلاش اپنے اس سفر کو جادی رکھے گا۔

(جوہر لال تہرو)

یہ فروری کی ایک شدید سرد شام تھی۔ چار باغ رویے اشیش کے جنگل  
مسافروں اور ان کے دوستوں اور رشتہ داروں کو ننگی تال سے آنے والی سرد ہواں  
سے بچا رہے تھے۔ کرس اور نئے سال کے موقعے پر لکھنؤ جبکجا تھا مگر لگتا ایسا تھا  
کہ اس وقت کی تقریبات اوسکی فروری تک بدستور جاری تھیں۔ مسکراتے ہوئے  
چہرے، اپنے عزیزوں اور اپنے پیاروں کے لیے طرح طرح کے کیک اور تھانف وغیرہ  
سے لدے ہوئے رکشوں میں ادھر سے اُدھر آجائے تھے۔ امین آباد میں جشن و  
مرثت کا ماحول تھا۔ بعض لوگوں نے یہاں کی بھیڑ بھاڑ اور یہاں کے مختلف راستوں  
سے بچنے کے لیے، لکھنؤ کے نبنا امیر طبقے کے افراد کی ملاقاتوں کے مرکز حضرت عجیج  
کو ترجیح دی تھی۔ یا پھر کچھ لوگوں نے خوبصورت چھتر منزل کا رخ کیا تھا۔ معمر لوگوں  
نے شاہ نجف یا لامائینیر کے اطراف کے خاموش اور نبنا پر سکون مقامات کو پسند کیا  
تھا۔ لامائینیر ایک ممتاز عیسائی ادارہ، فرانسیسی سپاہی جزل کلائنڈ مارش کے جوش و خروش  
کی علامت تھا۔ مختصرًا یہ ہے کہ ہر شخص، ملمن نظر آتا تھا اور ماحول ہر بے چینی اور  
کشاش سے پاک تھا۔

جگ موہن اور پر دیپ نے اپنے بہت دن سے پچھرے ہوئے دوست عزیز  
کو خوش آمدید کہنے کے لیے پیٹ فارم نمبر دو کا رخ کیا اور بھیڑ کو چیزتے چھاڑتے  
وہاں پہنچے۔ جلدی ہی انھوں نے اوپنجی پیشانی اور پیچھے پڑے ہوئے بالوں والے اپنے  
دوست کو دیکھ لیا۔ ترین رکی اور انھوں نے اطمینان کا سافس لیا۔

عزیز اپنے ایک گربہ بھرے میں الجھ گیا تھا۔ زمین کے ایک قطعے اور آم کے ایک باغ پر کوئی خاندانی تنازع تھا جسے طے کرنے کے سلسلے میں وہ گیا تھا۔ اسی دوران ایک نوجوان چجزاد بھائی کی موت کا حادث ہو گیا۔ اس بیچارے کی زندگی میں اس وقت ختم ہو گئی جب وہ اپنے منتخب پیشے میں عروج پر پہنچنے والا تھا۔ عزیز جلانی میں تھا، ڈھنہ سرٹی فیکٹ لینے کے لیے اس نے متعدد بار علی گڑھ کی دشکش کورٹ کے چکر لگائے اور آخر میں اس نے بایوں کو رشوت دے کر مطلوبہ دستاویز کو اگلی صبح گمرا پر پہنچائے جانے کا انتظام کر دیا۔

اقبال مہدی نہیں آئے۔ دہلی میں بڑے پیانے پر فسادات شروع ہو جانے کی خبریں سن کر وہ ہر دولا سارا بھائی، رامیشوری نہرو، انیس قدوائی اور سحمدرا جو شی کے شروع کیے ہوئے بازآباد کاری کے کام میں شریک ہو گئے۔ انتباہی تشویش ناک حالات میں، مغولیہ عورتوں کو نکال کر لانا اور انھیں ان کے خاندانوں سے ملانے کی ان لوگوں کی کوششوں سے وہ بہت متاثر ہوئے۔ انہوں نے ان مصیبت زادہ عورتوں کے سائل اور ان کی دشواریوں سے براہ راست واقعیت حاصل کی۔

اسی ایک مثال ایک نوجوان سکھ کی تھی جو ایک مسلمان تائنے والے کی نوجوان لڑکی کو اس وقت جب کہ لڑکی کے والدین پاکستان بھاگ رہے تھے، اپنے گھر لایا تھا۔ بالآخر، سکھ نوجوان نے مسلمان لڑکی سے شادی کر لی۔ اس نوجوان نویاہتا یوی نے رامیشوری نہرو کو بتایا کہ وہ اپنے شوہر کے ساتھ بالکل خوش ہے اور یہ کہ اس کے رشتے دار جو اس کی وابسی کا مطالبہ کر رہے ہیں وہ اسے شاید واقعی قبول بھی نہ کریں۔ مگر بہر حال قانون یہ کہتا تھا کہ دوسری طرف کا کوئی گشیدہ فرد مل سکتا ہو اور اس کے اعزاء اس کے واپس لائے جانے کا مطالبہ کر رہے ہوں تو وہ متغلط ملک واپس بیج دیا جائے گا۔ قانون نے اپنا کام کیا۔ رامیشوری نہرو پھر کی طرح پھوٹ پھوٹ کر روئیں، وہ ایک مظلوم کے دو طرفہ ایسے کو برداشت نہ کر پائیں۔

عزیز کی عدم موجودگی کے زمانے میں بہت سے واقعات ہوئے۔ سلیمانی کشمیر میں داخل ہوئے اور ہندو پاک کی لڑائی کے لیے زمین ہمار کر دی۔ حسن اتفاق

دیکھئے، 80000 مرلع میل کے رتبے والا کشمیر فرانس سے بڑا ہے۔ 565 رجواڑا ریاستوں کا ادغام بہت دردسری کا کام تھیں تھا۔ اگرچہ اجتماعی طور پر یہ ریاستیں 1947 کے ہندستانی سیاسی نقشے کا ایک بڑا حصہ تھیں، سارے ملک کا تقیریا 2/5 علاقہ اور برا کو چھوڑ کر سابقہ ہندستانی قلعروں کا پانچواں حصہ۔ نواب آف جوناگڑھ اپنے آٹھ سو ٹاؤں کے ساتھ کسی قدر پر بیٹھا کا سبب تھے۔ انہیوں صدی کے اوائل میں حیدر آباد کی ریاست ترکی، اٹلی یا برطانیہ سے بڑی تھی اور وسعت کے اعتبار سے کشمیر، گوالیار اور اندور کی مجموعی وسعت کے برابر تھی۔ حیدر آباد کے غیر مستقل مراجح حکمران میر عثمان علی خاں ایک ایسی سلطنت پر حکمرانی کر رہے تھے جس کی آمد و خرچ 1947 میں بیہم کی آمد و خرچ کے برابر تھی اور اقوام متحده کی میں رکن ریاستوں کی آمد و خرچ سے زیادہ تھی۔ اپنے بھولے پن میں ان کا خیال تھا کہ وہ ان دونوں یونین سے الگ رہ سکتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے آزادی کا اعلان کر دیا۔ بہر حال ستمبر 1948 میں پولیس ایکشن نے ان کے خواب کو چکنا چور کر دیا۔ گمراہ رضا کاروں پر پابندی لگادی گئی اور ان کا قائد پاکستان بھاگ گیا۔

کیونسوں نے حیدر آباد کے تلنگانہ کے علاقے میں ایک مسلح جدوجہد کی قیادت کی۔ تحریک کے عروج کے زمانے میں وہاں کے متعدد اضلاع میں پھیلے ہوئے تین ہزار گاؤں میں تیس لاکھ افراد اس کے زیراثر آئے۔ تلنگانہ ہندستان کا Yenan کہلانے لگا۔

فروری 1948 میں لکھتے میں ہونے والی کیونٹ پارٹی کی دوسری کا گکر لیں، حکومت پر بغاوت کے ذریعے قبضہ کرنے کے بیانی رند دیوبے کے تھیں کے مطابق یہ فیصلہ کر ہی پچھی تھی کہ ہندستان میں مسلح جدوجہد کے لیے حالات بالکل سازگار ہیں۔ بیانی جوشی نے جنہیں اقبال مہدی جانتے تھے، مخالفت کی اور ان کی جگہ پر رند دیوبے کو فائز کر دیا گیا۔ رجنی پام دت کی مشاورتی مداخلتوں سے متأثر اس نے جاری قائد نے بورڈوازی لیڈر شپ کی لکھتے چھینی کی۔ یہ سوال کرنے والا، بہر حال وہ تنہ نہیں تھا، آزادی کس سے اور کس کے لیے؟ اور آزادی کا ہے کے لیے؟

مارکسی تاریخ والی ڈی کو سامنے کو یہ تذبذب تھا کہ جب کامگر لیں کی  
حمایت کرنے والے طبقے کے مساوات غریب طبقوں کے مساوات سے اتنے مختلف ہیں  
تو کیا نہرو کا ماذکری رجحان بدل نہیں جائے گا۔ انھوں نے مزید کہا کہ بورڈوازی کو  
نہرو کی قیادت کی بالکل اسی طرح ضرورت ہے جس طرح ہندستان کو خود اس طبقے کی  
ضرورت ہے۔ ٹھوکنوں پر انھوں نے جوں جوں غور کیا انھیں یہ محسوس ہوا کہ راستوں  
کی علاحدگی صاف نظر آری تھی۔ جو بات ان کے ذہن میں واضح نہیں تھی وہ تھی کہ  
نہرو راستہ کون سا اپنائیں گے؟

ایسے قابل توجہ سائل پر آئین ساز اسمبلی نے بحث کی۔ کولبیا سے  
ڈاکٹریٹ اور لندن یونیورسٹی سے ایک ڈگری لینے والے دلت لیڈر بی۔ آر۔ ہمید کرنے  
جلسوں کی صدارت کی۔ ڈاکٹر ہمید کر مہاراشٹر کے ان دو سماجی لیڈروں میں سے تھے  
جنھوں نے ذات پات والے ہندو سماج کی عدم مساوات کے خلاف احتجاج کے طور پر  
تبلیغی مذہب کی تلقین کی۔ ایسے دوسرے لیڈر پنڈت راما بائی سرستی تھے۔

”ہمید کرنے بڑے لیڈر کیوں تھے؟ اور دلوں کے بارے میں ہماری  
معلومات کیا ہیں؟“ خاموشی کو توزتے ہوئے پردویپ نے کہا۔

عزیز نے اپنے کندھے جھکٹے، ”ہمید کر کے بارے میں بات کرنے سے پہلے،  
میں شخصی تباوں کے گاندھی جی نے اچھوتوں کے ساتھ کیے جانے والے سلوک کی  
بڑی شدت کے ساتھ مدد کی۔ ان اچھوتوں کو پیش کے مل گھستنا پڑتا تھا، اپنی  
تاکیں زمین پر رگڑنا پڑتی تھیں، انھیں ریل کے ڈبوں سے باہر دھکیل دیا جاتا تھا۔ یہ  
لوگ وہ ہیں جنھیں چاروں درنوں سے باہر رکھا جاتا ہے۔ اور ہمیشہ سے یہ لوگ سماجی  
اور مدنی معذوریوں اور مجبوریوں کے شکار بنائے گئے ہیں۔ 1920 کے آخر میں چھوٹ  
چھات کو ختم کرنا کامگر لیں کے پروگرام کا جزو لایفک بنا۔ گاندھی جی وہ شخص تھے  
جنھوں نے اسے بے مثال رفتار بخشی، ساتھ ہی ایک نمودری، محدود کرنے والے اور  
جامع نظام کی حیثیت سے اس کا دفاع کیا اور کہا کہ یہ درجہ بندی کے نظریات سے  
خود اپنے آپ کو آزاد کر سکتا ہے۔ ان کے مطابق ذات، قانون سازی، انتظامیہ، عدالت

اور اسی طرح کے دوسرے شم سرکاری کام کرنے والی ایک خود اختیاری سماجی اکائی تھی۔ اس لیے ذات پات کے نظام نے آبائی پیشے کے تسلسل کو بیقینی بنایا، انسانی رشتہوں کی ساخت کو مرجب کیا۔ بدیکی راج کے طویل زمانوں میں ہندستان کو ٹوٹ پھوٹ اور انتشار سے محفوظ رکھا اور اس کی نہ ہی اور ثقافتی اقدار کی بقا کی ضمانت لی۔ ان کا خیال تھا کہ فرد کی زندگی کی چار منازل طالب علمی، گرہستی، خاندان سے وسیع کیونچی کی رکنیت اور تیاگ اسکا باتمیں تھیں جن کا استعمال عالمی بیانے پر کیا جاسکتا تھا۔

پر دیپ نے میز پر سے ایک کانڈہ انھیا اور دوات کا ڈھکنا کھولا۔

”دوسری طرف امید کرنے ذات پات کے نظام کے نظام کے اس عینیت پسندانہ زوب کی نہ ملت کی۔ زیادہ اہم بات یہ ہے کہ انھوں نے مہاتما کے اس مرن برت پر نکتہ چینی کی جو انھوں نے برطانوی حکومت کے 1932 کے اُس کیوں اوارڈ کی مخالفت میں رکھا تھا جو اچھوتوں کو الگ دوڑوں کی جماعت فراہم کرتا تھا۔ انھوں نے شدید نہ ملت کرتے ہوئے کہا کہ یہ برت بے بس و مجبور عوام پر جبر و ظلم کی بدترین شکل تھا۔

بہت سخت الفاظ میں، ”امید کر چاہتے کیا تھے“، جگ موہن نے پوچھا۔

”میں شاید کچھ اندازہ ہو پائے،“ انھوں نے تاگپور میں 1930 میں پسمندہ طبقات کی کانفرنس کو خطاب کیا جس میں ہندستان کی آزادی کی ایجل کی اور اچھوتوں کو غلاموں کے غلام قرار دیا۔ اسی سال لندن میں ہونے والی گول میز کانفرنس میں انھوں نے اچھوتوں کے لیے دوڑوں کی الگ جماعت کا مطالبہ کیا۔ ان کے مطابق، پسمندہ طبقے کو دوسری اقلیتوں کے ساتھ یہ ڈر تھا کہ قانون سازی، انتظامیہ یا شہریت کے دوسرے عوای حقوق کے معاملات میں ان کے ساتھ امتیاز برتا جائے گا۔ خطرہ مزید زیادہ اس لیے بھی تھا کہ اکثریت کا اقتدار قدامت پسند ہندوؤں کا اقتدار ہو گا جو صدیوں سے انصاف، مساوات اور خوش ضمیری کے تمام احکامات کی خلاف ورزی کرتے رہے تھے۔“

”یہ بات میری سمجھ میں آتی ہے“، جک موہن نے کہا۔

ہاں، مگر گاندھی جی پر اس کا کوئی اثر نہیں ہوا۔ انہوں نے اعلان کیا کہ کامگیریں کسی ایسی تجویز کی، جس کے تحت آزادی کا پودا پہنچ نہ سکے اور ایک ذمہ دار حکومت قائم نہ ہو سکے تائید کرنے کے بجائے گناہ کی زندگی گزارنا پسند کرے گی۔ پھر Yeravda جیل میں گاندھی جی کا تمرن برٹ ہول پکھ لوگوں نے 19 ستمبر 1932 کو پونا میں کامگیریں اور دولت لیڈروں کی ایک کانفرنس کا اہتمام کیا۔ اس کانفرنس کا نتیجہ پونا پیکٹ کی ٹکل میں نکلا۔ الگ الکڑو ریٹس کے معاملے میں اکچہ امید کر کو ناکای ہوئی مگر صوبائی قانون ساز اسمبلیوں میں انہوں نے کیوں نہ ایوارڈ کے تحت لٹے والی 78 نشتوں کے مقابلے میں 148 محفوظ سیٹوں پر فتح حاصل کی۔

جی ڈی نینڈو لکر نے جیل کی بے مثال تقریب کو بیان کرتے ہوئے بتایا کہ یہ تقریب 26 ستمبر، پیر کے دن، پانچ نجع کر پدرہ منٹ پر یورودا (Yeravda) جیل میں منعقد ہوئی۔ ذرا تصور کیجیے۔ گاندھی جی اپنی چارپائی پر لینے ہوئے ہیں، تقریباً دو سو افراد چارپائی کے چاروں طرف کھڑے ہیں، دعاوں کا سلسلہ نیگور اپنی گیتا جمل کی ایک نظم سے شروع کرتے ہیں۔ جب دل میں ایک قطرہ خون نہ ہو، وہ پیاسا ہو، اپنی بارشِ رحمت کے ساتھ آؤ۔ اس کے بعد سنگرت کے کچھ اشعار پڑھے گئے۔ بعد کو گاندھی جی کا پسندیدہ بھجن دیشواجنا تو گایا گیا۔ ہر شخص نے آواز میں آواز ملائی۔ اس سب کے ختم ہونے کے بعد کستور بانے انھیں ایک گلاس میں سترے کا شربت دیا اور برٹ نوٹ ٹھیک۔

”موڑ عکاسی ہے“، پردیپ نے رائے ظاہر کی۔ ”مگر تم نے اور جک موہن نے ذات پات اور ذات پات کے نظام کا تذکرہ اتنی بار کیا ہے، اچھا ہو اگر تم اس پر کچھ مزید روشنی ڈالو۔“

”ذات کی اصطلاح کے“ عزیز نے جواب دیتے ہوئے کہا، ”متعدد اور متنوع مطلب ہیں۔ صدھا برسوں میں، اسے سماج کی مختلف سطحوں پر ذرا ذرا سے اختلاف کے

ساتھ مختلف معنی ملتے رہے ہیں۔ مقامی جاتیوں پر مبنی درجہ وار ترتیب اور کل ہند (Pan-India) بیکانے پر درن کی بنیاد پر قائم درجہ بند حیثیتوں کے مابین ذاتوں کی انتہائی پریشان کرن اور بے ترجیب ریکٹل اور ضمنی علاقائی گروپ بندی ہے اور ذات کی درجہ بندیوں کے متعدد صورات ہیں۔ مزید یہ کہ ذات کی بنیاد پر بننے ہوئے گروپوں نے اپنی اپنی حیثیت اور اپنی اپنی جگہیں بدل لی ہیں کیونکہ کاشت سوسائٹی کے پاس بدلتی ہوئی سیاسی اور اقتصادی اور سماجی و مذہبی رسم کے اکتساب کو جواز بخشنے ہوئے نئے گروپوں کو ساتھ ملانے اور بدلتی ہوئی رسم کو جگہ دینے کی ممکنگیم یا حکمت عملی تھی۔

”لیکن“ جگ موہن نے کہا، ”ذات پات کی بندشیں حالیہ برسوں میں، شہری تعییم یافتہ افراد میں کچھ کم ہوئیں ہیں۔“

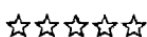
”صحیح ہے، مگر پھر بھی ذات کی اڑا، ذات کی وفاداریاں آج بھی ایک طاقت در، مربوط اور منضبط قوت ہیں۔ ذات، سیاسی اجتماع، سیاسی اتحاد اور معاشی تقسیم نو کے لیے فطری مرکز ہے اور ساتھ ہی سماجی اور ثقافتی پہچان کا نشان۔ اسے عام طور پر ہندستانی مدنی (polity) بکھرا۔ اقتصادی عدم مساوات اور سماجی انتشار کا اہم ذریعہ اور سب سے بڑا سبب قرار دیا جاتا ہے۔“

ذات، ہندستان کے عصری مسائل کے نوآبادیاتی نظام کے بعد کے کردار کی یقیناً بڑی واضح اور تین یادگار اور اس بات کی علامت ہو سکتی ہے کہ تاریخ اور روایت سے ہندستان کے رشتے میں نوآبادیاتی قاضی ہی ثالث رہے گا۔ اگرچہ ذات اور کلوںیں ازم ایک حوالے کے بغیر گزر نہیں کر سکتے تھے، مگر ایسا لگتا ہے کہ آنے والے بہت عمر سے تک یہ دونوں ہندستان میں زندہ رہیں گے۔

”خوفناک امکان“، جگ موہن نے لہد۔

”عزیز بھائی چلو اب چلیں۔ ویسے تم اتنا خوبصورت دوشاہ اوزھے ہوئے ہو۔“

”تم اس کا تذکرہ شرر کی کتاب ”خدا حافظ“ میں دیکھے سکتے ہو۔“



30 جنوری، پانچ بجے شام کو ہندستان پر قومی الیے کا ایک پہلا نٹ پڑا جب ایک کفر ہندو نے، جنتے کی پر ارتھنا سجا میں کھڑے ہو کر، انہائی قریب سے راشٹرپتا پر اُر گولیاں داغ دیں۔ ”ہماری زندگیوں سے روشنی چلی گئی، ہر طرف اندر جمرا ہے ..... مارے پیارے لیدر جنہیں ہم پیار سے باپو پکارتے تھے، راشٹرپتا کہتے تھے، باقی نہیں ہے۔ روشنی کم ہو گئی“، کرب میں بتلا نہرو نے ملک و قوم کو اطلاع دی۔ ”مگر میں ملٹی پر تھا۔ کیونکہ روشنی جو اس ملک میں نظر آتی تھی وہ کوئی معمولی روشنی نہیں تھی، روشنی، جس نے اس ملک کو اتنے برسوں سے منور رکھا وہ ابھی مزید بر سہا برس ملک کو روشن رکھے گی .....“۔ کچھ دنوں بعد انھوں نے مجلس قانون ساز کو بتایا، ”ایک عظمت رخصت ہو گئی ہے، وہ سورج جو ہمیں گرمی پہنچاتا تھا، اور جس نے ہماری زندگیوں کو منور کر رکھا تھا وہ ذوب گیا اور ہم خندک اور تاریکی میں کانپ رہے ہیں۔“

گاندھی جی کی ارتھی کے جلوس کے بے شمار تفصیلی بیانات، لاکھوں افراد پر مشتمل امنڈتے ہوئے بھوموں کے غم اندوہ کی تصویر کشی کرتے ہیں۔ ترک موالات کی ایک ممتاز سیٰ گردی اور آل ائمیا دیمیں کانفرنس کی مؤسس یقین ہی نہیں کر سکیں کہ مہاتما کا انتقال ہو گیا ہے۔ گاندھی جی کے جد خاکی کو ان کے آخری سفر پر لے جانے والی گاڑی کو دیکھنے کے لیے وہ تیار ہی نہیں تھیں۔ بڑی کوششوں کے بعد وہ اپنے آپ پر قابو پا سکیں۔ وہ اپنے آپ کو ایک وسیع و عریض خلا میں یک و تبا محسوس کر رہی تھیں، کچھ نہیں تھا وہ جس کا سہارا لیتیں، کوئی نہیں تھا جس کی طرف وہ دیکھتیں۔

مہاتما جیسے زندہ رہے تھے ویسے ہی مرے۔ قیمت سے بے خبر، انجام سے بے نیاز، اپنے اصولوں سے وابستہ، یہ سب ہوا کیسے؟ ارتھی کے اس عظیم اور عجیب و غریب جلوس کو وہ دیکھ رہی تھیں۔ لاکھوں افراد، موت کی سی خاموشی میں جمع ہوئے تھے، بہوت، حیران و پریشان اور خاموش، کبھی کبھی کہیں سے کسی جیخ کی آواز آتی، مہاتما گاندھی امر رہو اور پھر مدھم ہوتے ہوئے اجائے میں غائب ہو جاتی۔ جواب میں

کوئی دوسری آواز نہیں تھی، کوئی بازگشت بھی نہیں۔ ایک ایسے مظہر میں جو خوف زدہ تھا، پریشان اور غیر حقیقی تھا، لاکھوں گلے سوکھ گئے تھے، بیٹھ گئے تھے۔

واسرائے کے ایڈی کاگ (سردار رکاب) نے شاہی راستے پر گاندھی جی کے آخری درشن کیے۔ وہ شخص جس نے راج کی منسوخی میں سب سے زیادہ مدد کی آج مرنے کے بعد وہ نذرانہ عقیدت وصول کر رہا تھا کہ جس کا تصور کسی واسرائے نے خواب میں بھی نہ کیا ہوگا۔ گاندھی جی شام کو مرے اور دوسری ہی صبح انھیں شہشان گھاث لے جایا گیا۔ ان کی موت کے اعلان کے لیے زیادہ وقت بھی نہیں ملا تھا۔ مگر پھر بھی گھنٹہ بھر میں لاکھوں کی تعداد میں لوگ ان کے آخری دیدار کے لیے جوچ در جوچ آگئے۔ کون تھا جو اس بے پناہ عقیدت کے سامنے ایمانداری سے یہ دعویٰ کر سکتا کہ گاندھی جی کو واقعی مانے والے نہیں تھے؟

نہرو چاہتے تھے کہ جائے واردات، برلا ہاؤس کو قوی یادگار بنانا دیا جائے۔ سردار پنڈیل نے یہ کہتے ہوئے کہ خود باپو نے اس خیال کو کبھی پسند نہ کیا ہوتا، اس منصوبے کی مخالفت کی۔ باپو کی یاد کو باقی رکھنے یا ملک و قوم اور آئندہ آئندے والی نسلوں کے لیے اس عظیم اور مہیب ایسے کو سیراث کی طرح چھوڑنے کا اس سے زیادہ قابل اعتراض طریقہ وہ سوچ نہیں سکے۔



وقت کسی کا انتظار نہیں کرتا، غالب کا بھی نہیں کہ جن کا خیال تھا کہ ”موت کا ایک دن میعنی ہے۔“ ادھر کچھ دنوں سے جگ مو، ان، پر دیپ اور عزیز اپنے انکم ٹیکس کے حلبات میں الگھے ہوئے تھے۔ ان کی ایک دوسرے سے ملاقات تو ہوتی تھی مگر کسی طویل گفتگو کا موقع نہیں تھا۔ تقریباً تین میئنے بعد ان لوگوں کو حضرت گنج کے Benbows ریسٹوراں میں مل بیٹھنے کا موقع ملا۔

”برادر عزیز“، پر دیپ نے گفتگو کا آغاز کیا، ”میں ایک اچھا خاصا مشہور سر جن، کلامخوا کے طرز عمل اور رانی جہانی کی بہادری کے کارناموں پر اپنی راتوں کی

”میں ان سے اتفاق کرتا ہوں،“ جگ موہن بولا۔ میں ہارہ بھلی میں بننے والی نہر کی کھدائی کی ٹھگرانی میں اپنے دن بلکہ بخت صرف کرتا ہوں، جو تیر انچھیر آتے نہیں ہیں، مزدور ہر روز اجرت پڑھانے کا مطالبہ کرتے ہیں، مقامی زمیندار اپنی زمینوں کا زیادہ معادضہ چاہتے ہیں، سیاست داؤں کے کبھی نہ ختم ہونے والے مطالبات ہوتے ہیں، ملک کی یہ خوفناک صورت حال مجھے بے پناہ پریشان کر رہی ہے۔ کیا آزادی اور خود محاذی کا بھی مطلب ہے؟ ہندوؤں اور مسلمانوں کے فسادات بدستور ہوتے ہیں، آزادی سے قبل ہمیں بار بار یہ یقین دلایا جاتا تھا کہ انگریزوں کے بعد تعصب ختم ہو جائے گا اور فرقہ دارانہ ہم آئنگی قائم ہو جائے گی۔ تیرا فریق ہماری سر زمین سے چلا گیا۔ کیسا اتحاد اور کیسا سکون۔ کشمیر میں کیا ہو رہا ہے، کیا یہ بھی تقسیم کا خیازہ ہے؟ میں نے بیشنفل ہیراللہ میں پڑھا کہ خود اپنی پارٹی میں فرقہ پرستی کا زبر پھیلنے کی وجہ سے نہر پریشان ہیں۔ مجھے بتا د کہ آخر کیوں ایک ہندستانی نے گاندھی جی کو مار دیا؟ کیا یہ ایک حیرت انگیز بات نہیں ہے کہ عدم تشدد کا ایک اوپار خود اپنے ہی ملک کے ایک بائی کی گولی سے مارا گیا؟ کیا ہوا اگر تا حورام گوڈ سے ایک ہندو تھا یا آر ایس ایس کا ایک سرگرم کارکن؟ کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ باپ اپنی ساری زندگی، خود اپنی کامگریں کے ساتھیوں کا نثارہ رہے؟

”ہاں، ہاں، میں بھی جگ موہن کی پریشانیوں کو سمجھتا اور share کرتا ہوں۔“ پردیپ نے کہا، ”میری بیٹی جو لاریٹو کاؤنٹنٹ میں پڑھتی ہے، کشمیر کے منسلک پر، ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات پر، گاندھی جی پر اور نہ جانے کس کس بات پر، سوالات کی بوچھار کر دیتی ہے۔ وہ پوچھتی ہے کہ ونو بھاجی کی یہ پر خلوص بھوداں، زمین کے تنخے کی تحریک کیا ہے؟

”مجھے اس کے بارے میں کچھ بہت نہیں معلوم ہے، میں صرف اتنا جانتا ہوں کہ کوشش یہ ہے کہ تین سو میں ایکڑ قابل کاشت آراضی میں سے پچاس میں ایکڑ حاصل کر کے انھیں ضرورت مند لوگوں میں تقسیم کر دیا جائے۔ یہ طریقہ کار

کامیاب نہیں ہو گا۔ صحیح لائچے عمل تو یہ ہو گا کہ زندگی اصلاحات کی جائیں اور زمینداری کو ختم کیا جائے۔ یوپی میں بھی کیا جا رہا ہے مگر ضرورت ہے کہ بھی عمل دوسرے صوبوں میں بھی کیا جائے۔

اسی لمحے ایک عجیب و غریب آواز آنے کی وجہ سے ٹنکو اچانک ختم ہو گئی۔ کسی نے گراموفون پر ریکارڈ کے گھونٹے کے دوران سوئی اخالی تھی اور ایسا لگا تھا کہ جیسے کوئی شخص بولنے والا ہے۔ بعد کو پتہ چلا کہ یہ کوئی تقریر نہیں بلکہ ریشورت میں داخل ہونے والے تکمیل یونیورسٹی کے طالب علموں کے لیے ایک گیت تھا۔ انہوں نے اپنے گرو سے سلام و دعا کی، اس کے دوستوں سے اپنا سب کا تعارف کرایا اور اس کچھل پر ڈرام کے بارے میں بات کی جس میں انہوں نے مشہور پلے بیک نگر طلعت محمود کو بلا یا تھا۔ عزیز نے اس راز کو افشا نہیں کیا کہ علی گڑھ میں منہ سرکل اسکول میں طلعت محمود اس کے ہم عصر تھے۔

ان لوگوں کے جانے کے بعد پردویپ نے جلدی سے بحث کا موضوع پھر بدلتے ہوئے کہا، ”اتفاقاً، سنتا کی کتاب میں میں نے کرزن کی وہ تقریر دیکھی جس میں وہ ہندستان میں برطانوی راج کے نظریات و خیالات اور اس کے مقاصد کی بڑی تباہک تاویل کرتا ہے۔“

”تقریر، تم جس کا حوالہ دے رہے ہو،“ عزیز نے کہا، ”زبردست ہے، اس میں انٹوں کے لبجے اور اس کے زور خطابت کی بازگشت سنائی دیتی ہے۔ مگر اس کے باوجود ایک دہائی کے اندر اندر بیگال میں سودیشی احتجاج کی لگائی ہوئی یونیورسٹی بیداری کی چنگاری Pax Britannica کے لیے ایک قابل لحاظ خطرہ بن گئی۔ اور پھر جزوی افریقہ میں اپنے طویل اور بہگاہی قیام کے بعد موہن داس کرم چند گاندھی، راج کی اخلاقی اور نظریاتی اساس کو چیلنج کرنے آگئے۔ بے باک شاعر اکبر اللہ آبادی کے الفاظ میں:

انقلاب آیا تھی دنیا نیا ہنگامہ ہے  
شہ نامہ ہو چکا اب وقت گاندھی نامہ ہے  
پردویپ نے تھیں میں سرپلایا، کتنا شاعرانہ، کتنا صحیح!

عزیز نے اپنی بات کو جاری رکھتے ہوئے کہا، ”گاندھی کی وجہ سے ملک گیر پلانے پر پہلی پیدا ہو گئی۔ اور دیکھتے دیکھتے وہ محض مہاتما گاندھی نہیں رہ گئے۔ مہاتما کا یہ خطاب خود گاندھی جی نے گوکٹے کو دیا تھا اور بعد کو یہی خطاب ٹینگور نے گاندھی جی کو دے دیا۔ وہ ایک روشن ضمیر اور غیب کو جانتے والے سیاسی قائد بن گئے جس نے عدم تشدد کے اپنے طریقوں سے استعاری (کونسل) حکومت کی مخالفت کی۔ ٹینگور اور دوسرے لوگوں نے جنہوں نے مہاتما کی اصطلاح استعمال کی، انہوں نے اسے اُس عام معنی میں استعمال کیا جس میں اس سے رد ایک ایسے شخص سے تھی جس نے عوام کی آرزوؤں لور تناواں کا اور ساتھ ہی زبان و مکان کی چجائی کا اظہار کیا۔

”نمیک ہے“، پر دیپ نے فلسفیانہ انداز میں اظہار خیال کیا۔ صحیح ہے کہ ہم نے آزادی حاصل کر لی، مگر کس قیمت پر، اتنے لوگ مارے گئے، لاکھوں بے گھر ہو گئے، تقسیم کے شکار لوگوں کو ہم نے دہلی میں دیکھا تھا۔ یہی تھا گاندھی جی اور ان کے ساتھیوں نے جس کا سودا کیا تھا؟ یہ سب ہوا کیسے؟ تمہاری عالمانہ وضاحتوں کے بعد میں تو اب بھی مجھے میں ہوں، بے پناہ اُبھر میں۔“

ظاہر ہے عزیز کے پاس ان سوالوں کے جواب نہیں تھے۔ یہ سب کس نے کیا؟ پھر بھی جدوجہد آزادی کے کچھ پہلوؤں اور تقسیم سے پہلے ہونے والے بعض واقعات پر اس نے رد شنی ڈالی۔

عزیز نے آئینہ ہند کے اہم نکات کر بیان کیا جو 26 نومبر 1949 کو منظور ہوا تھا اور 26 جنوری 1950 سے نافذ ہوا۔ یہی دن تھا جب ہندستان باقاعدہ طور پر ایک جمہوری ریپبلیک اور وفاقی ملک قرار پایا۔ یہ دن ہندستانی عوام کے لیے ایک انتہائی اہم دن تھا، کیونکہ یہ تو یہ جدوجہد کے ایک اہم مرحلے کی مکمل تھا۔ سفر ختم ہوا تھا اور شاید ایک اور زیادہ دشوار سفر کا آغاز ہوا تھا۔ ایک عہد پورا ہوا تھا، شہروں نے اعلان کیا۔ عہد کی مکمل سے ایک طرح کا اطمینان نصیب ہوا تھا اور آئندہ کی جدوجہد کے لیے توانائی ملی تھی۔



یہ سب 28 دسمبر 1885 کو گوکل داس تج پال سنکرت کالج بمبئی میں شروع ہوا۔ 83 شرکاء جلسہ کی شمولیت سے ایک نئی آر گنائزیشن، انڈین نیشنل کا گرلیس کی بنیاد پڑی۔ ان شرکاء میں بعض معروف لوگ تھے، باقی کو عوای انسٹیچ پر ابھی آتا تھا۔ گورنر جزل کی لیجسلیشنیو کاؤنسل کے ممبر فیروز شاہ مہتا پورے جوش و خروش میں تھے۔ دادا جھانی نوروجی، یہ بھی پارسی تھے، اپنی تجویزوں کے ڈرافٹ کو تیار کرنے کے لیے اپنے ساتھیوں کے پیچھے پڑے ہوئے تھے۔ ایک مسلمان بدral الدین طیب جی کی وجہ سے، انگلے اجلاس میں زیادہ مسلمانوں کی شرکت کی توقعات اور بڑھ گئی تھیں۔ سریندر راتھ برجمی اور آندھ موهن بوس، ساتھیوں کو ورنکیولر (پرلیس ایکٹ 1878) کے خلاف خود اپنی نہم سے واقف کرا رہے تھے۔ دراس مہاجن سجا کے ایک مؤسس آندھ چارلو اور اخبار 'ہندو' کے اڈیٹر (98-1878) گپڑی باندھے ہوئے سریندر آئیر کا گرلیس کو ایک کل ہند کردار تو نہیں مگر ایک زیادہ نمائندہ انتیت دینے کے لیے وہاں موجود تھے۔ ڈبلیو سی برجمی، ایک قابل احترام شخصیت، سارے گھسان سے لطف انداز ہو رہے تھے۔ بعد کو انھوں نے واسرائے ڈفرن کو کا گرلیس شروع کرنے کا اعزاز بخشنا۔

جلے میں ہونے والی ساری بحث کو جس شخص نے بڑی توجہ سے نا وہ ایک انگریز المیں آکٹیوین ہیوم (Allan Octavian Hume) تھا۔ انڈین نیشنل کا گرلیس کا جنم داتا۔ آئی سی ایس کے اس سابق ممبر نے جلے میں شریک ہونے والوں کے جانے کے بعد جو کچھ بھی سوچا ہو، اس نے یہ ضرور تسلیم کیا ہو گا کہ یہ اجتماع بندستان کے لیے بڑی حد تک فیلڈ لفیا میں یونائیٹڈ اسٹیٹس کے لیے ہونے والی Continental Congress کے پہلے جلے جیسا اہم و عظیم موقع تھا۔ ممتاز لوگوں کو خوش آمدید کہنے یا انھیں الوداع کہنے کے لیے بڑی بھیز اکھا ہوتی تھی مگر، عوام نے ان ممتاز لوگوں کے جانے کے بعد، ان کی تقریروں پر بھیش کیں کیں، وہاں پاس کی جانے والی تجویزوں پر تباولہ خیال کیا۔ جلے میں لوگوں نے جو کچھ کہا تھا وہ بہت انقلابی نہیں تھا، انھوں نے جو مطالبات کیے تھے وہ بھی نئے نہیں تھے۔ صوبائی ایسوی ایشنس 1850 سے لیجسلیشنیو اسکلی میں اصلاحات کرنے اور عوایی مہدوں کے تقررات میں زیادہ

ہندستانیوں کو شریک کرنے کا حکومت سے بار بار مطالبہ کرتی رہی تھیں۔

برٹش انڈیا ایسوسی ایشن 1851ء میں لکھتے میں بن گئی تھی، باہمی ایسوسی ایشن اس کے بعد ایک ہی سال کے اندر قائم ہوئی۔ مدراس کے تاجریوں نے برٹش انڈیا ایسوسی ایشن کی ایک شاخ فوری 1852ء میں قائم کی جسے انھوں نے چھ میئن بعد ایک خود مختار جماعت مدراس میٹنگ ایوسی ایشن میں تبدیل کر دیا۔ اس نے اپنے سامنے کمپنی چارٹر میں ترمیم کرنے، تکس کے نظام پر نظر ہانی کرنے اور مشزیوں کی سرگرمیوں پر قدغن لگانے کے مقاصد رکھے تھے۔ یہ ایسوسی ایشن تقریباً دس سال سرگرم رہی مگر 1858ء میں برطانوی ہند کے ایسٹ انڈیا کمپنی سے تاج برطانیہ کو منتقل ہو جانے کی وجہ سے ایسوسی ایشن کی سب سے بڑی شکایت دور ہو گئی اور ایسوسی ایشن جولائی 1862ء تک حقیقتاً معدوم ہو گئی۔ دوسری متعدد ایسوسی ایشنوں کا مقدار بھی یہی رہا تھا، مگر ان انجمنوں نے اپنی مختصر سی زندگی میں ذاتوں، کمیونٹیز اور نہ ہی گروہوں کے درمیان ہونے والی سیاسی چیقلش کی عکاسی ضرور کی۔ کچھ برسوں بعد کامگریں ان آوازوں کے لیے ایک ایسا پلیٹ فارم بن گئی جس پر سے یہ آوازیں زیادہ تواتا اور زیادہ بلند طریقے پر سنی جائیں۔

سنکریت کالج میں محدودے چند مگر متوجہ سائینس نے یہ ضرور محسوس کیا ہو گا کہ کامگری سی حضرات نے ڈافن کی کسی پبلو سے بھی دل ٹھکنی نہیں کی، اس کی طرف ان کا رویہ نرم اور معتدل تھا اور ان کی باتیں مصالحت آمیز تھیں۔ اسی لیے یہ کوئی حرمت کی بات نہیں ہے کہ ایک سال بعد دادا بھائی نور و حی نے ملک کے بہتر ہوتے ہوئے راج کی بات کی اور یہ بات صاف کر دی کہ کامگریں غداری اور بغاوت کی پرورش گاہ نہیں ہے۔ 1899ء میں تحریری آئین میں کہا گیا کہ کامگریں کا مطلع نظر، جمہوری طریقوں سے عوام کے مفادات کا تحفظ اور ان کی خوش حالی کو فروغ دینا ہے۔ اسی کے ساتھ کامگریں نے کامست اور کمیونٹی کے لیڈریوں کو اپنے پلیٹ فارم پر آکھا کرنے کی کوشش کی۔ اس نے اپنے آپ کو معرض وجد میں آتی ہوئی انڈین پولیسکل کیوں کا کہ جیسی اس کا مرکز تھی، واحد نمائندہ تصور کیا۔ ایک سکھے اولادے کی حیثیت

سے اسے اپنے آپ کو ہندستان کو برطانوی سلط سے نجات دلانے کے بڑے مقصد کے حصول کی خاطر کی اور عملی طور پر ایک فعال سماج کی ہمہیہ میں ڈھالنا تھا۔

”اس کے ان دعووں کی“، عزیز نے کہانی کو جاری رکھتے ہوئے کہا، ”شدت کے ساتھ مخالفت ہوئی مگر پھر بھی اس کے موسمی نے تمام جگہوں پر تو نہیں، کچھ علاقوں میں اپنی کوششوں کا پھل پایا۔ انہوں نے سب کو نہیں کچھ گروپوں کو ایک بہتر مستقبل کی امیدیں دلائیں۔ ایک ایسے ناہموار اور منتو سماج میں ان کے مطالبات لازی تھا کہ کچھ لوگوں میں جوش و خروش پیدا لرتے اور کچھ کے لیے پریشانی کا سبب بنتے۔ کچھ لوگوں نے تو اپنی تیوریاں بھی چڑھائیں اور کامگریں کے ملتجیانہ انداز کی نہ مت بھی کی۔ گوپاں کر شوکھلے نے نئی نسل میں بے اطمینانی اور بے صبری کی بات کی۔ انھیں بہر حال یہ اعتماد تھا کہ کامگریں بالآخر انقلاب کی نقیب ہے گی۔ گوکھلے کے خیال کے مطابق، اس کے کردار کا انحصار برطانوی حکومت کی فلمینڈی یا حماقت پر اور برطانوی عوام کے حرکات و سکنات پر ہوگا۔

اسی لیے کیا مضافات تھا اگر چندہ دینے والے ممبر نہیں تھے، کوئی مستقل تنظیم نہیں تھی، جزوی سکریٹری کے علاوہ کوئی عبدے دار نہیں تھے، کوئی مرکزی دفتر نہیں تھا اور نہ ہی کوئی پیرس؟ تو پھر کیا ہوا اگر شروع شروع کے کامگریں کے متالوں کی رہائش پر یہ نئی ہاؤن میں تھی، اور کیا پریشانی تھی اگر ان کا تعلق اونچی ذات والوں سے تھا؟ اہم بات جو تھی وہ یہ تھی کہ ایک سیاں اکائی کی حیثیت سے سے سُنگر مسلسل فروغ اور اپنے مطالبات کی حمایت میں مختلف ذاتوں مختلف علاقوں اور مختلف فرقوں کو ساتھ لانے کا مشن۔ ان کا مقصد بلاشبہ، مقامی رضاکار جماعتوں سے اور انگریزی اور ہندستانی زبانوں کے اخبارات کی تعداد میں اضافے سے پورا ہو رہا تھا۔ (ورنکیلر اخبارات 1885 سے 1905 کے درمیان 599 سے بڑھ کر 1017 ہو گئے تھے، ان کی اشاعت 299000 سے 817000 ہو گئی تھی) اس کے علاوہ نقل و حمل اور مواصلات کے بڑھتے اور بہتر ہوتے ہوئے ذرائع بھی بہت کچھ مددگار ثابت ہو رہے تھے۔ پہلے پانچ برسوں میں شرکاء میں بھی بذریعہ اضافہ ہوا، 1885 میں اگر 72 ڈیلی گنیش شریک

ہوئے تھے تو 1889 میں بھی تعداد دو ہزار تک پہنچ گئی۔ اس طرح 1885 میں جو چیز  
محض ایک تجربے کی حیثیت رکھتی تھی اس میں ایک مستقل قومی ادارہ بننے کے تمام  
امکانات نظر آنے لگے۔

بعض تاریخ دانوں کا خیال تھا کہ صورت حال بالکل ایسی تو نہیں تھی۔ ان  
میں سے ایک کا خیال ہے کہ کاگر لیں کا وجود کسی فرقے کے کسی مطالبے کی مستعدی  
کا یا معاشری صورت حال میں کسی واضح تبدیلی کے عواقب کا نتیجہ نہیں تھا۔ وہ طبقہ اور  
طبقہ کے درمیان کی نہیں، فرقے اور فرقے اور ذات اور ذات کی داخلی رفتاروں کا  
ذکر کرتے ہیں۔ ان کا مرکزی خیال تین ساطھ پریشیں نیوں میں تعلیم یافت افراد کے  
رول پر اور اپنے اپنے موجود گروپوں یعنی ذاتوں اور فرقوں کی حیثیتوں کی بقا و ترقی  
کے لیے ان کی کوششوں پر مرکوز تھا۔ یہ گروپ عموماً caste ہی تھے اور چونکہ  
جنوبی ایشیا سے باہر نامعلوم تھی اس لیے ظاہر ہے کہ یہ ایک مخصوص قسم کے اعلیٰ  
طبقے میں تھے۔

کچھ برسوں کے بعد ایک تھوڑے سے ترمیم شدہ نقطہ نظر نے اس بات کا  
تعین کیا کہ اژ و رسوخ، حیثیت و مرتبے لور و سائل کے لیے ہونے والی دوڑ بستیوں  
میں سیاسی پسند و ناپسند اور ترجیحات کو کس طرح طے کرتی ہے۔ ان مقاصد کے حصول  
کی تجھ و دو میں سرپرستوں نے اپنے حاشیہ نشیوں کو دھڑوں میں گروہ بند کر دیا  
جھنوں نے عہدوں اور حیثیتوں کے لیے دوڑنا شروع کر دیا۔ یہ تعلق ساتھیوں میں  
پارٹنر شپ سے زیادہ عموماً اژ و رسوخ رکھتے والوں اور پیچھے چلنے والوں کا اتحاد تھا۔  
دوسرے الفاظ میں یہ اتحاد اپنی کے مقابلے میں زیادہ تر عمودی تھے۔ مقامی جدوجہد میں  
یہ بات شاذ ہی ہوتی ہو گی کہ اتحاد زمیندار اور زمیندار کا ہو، کاشکار کاشکار کا ہو، تعلیم  
یافت کا تعلیم یافت سے ہو، مسلمان اور مسلمان کا اور برہمن اور برہمن کا ہو۔ اکثر تو  
ہندو مسلمانوں کے ساتھ کام کرتے تھے اور برہمن بھی غیر برہمنوں سے ہاتھ ملانے  
رہتے تھے۔ مقتدر لوگ اپنے ماتھیوں کو اپنے مددگاروں کی حیثیت سے منظم کرتے تھے،  
پیشہ در لوگوں کو اپنا ترجمان بنتے تھے اور سرکاری ملازموں کو معاون و مددگار میں

تبدیل کر لیتے تھے۔ مختلف بستیوں میں لیے جانے والے زندگی کے روزمرہ فیصلوں میں، انتظامیہ کے بنائے ہوئے اور تاریخ دنیوں کے اپنائے ہوئے قوانین برائے نام ہی کوئی مطلب رکھتے تھے۔

کسی نظریے کے نہ ہونے کی وجہ سے سوسائٹیوں کے ایسے بے چہرہ اور گزند ذہیر میں کسی ملک کسی قوم کا وجود نہیں تھا۔ ہندستان تھا کیا؟ قدیم قومتوں کا قبرستان اور جنم کے لیے کوشش نئے نیشنلزم کی ماں۔ اسی لیے ایک ایسی تحریک کے پارے میں لکھنا کچھ معتبر نہیں تھا جس کی بنیاد مشترک مقاصد میں ہو، جس کی قیادت ایسے افراد کر رہے ہوں جن کا پس منظر یکساں ہو اور جن کی بھرتی موافق مفادات والے دسجع ہوتے ہوئے گروپوں سے کی گئی ہو۔ یہ تحریک اپنی طویل زندگی میں ایک نجیف و نزار اتحاد معلوم ہوتا رہا، اس کی تیجھی تخلی معلوم ہوتی رہی، اس کی قوت اتنی خالی خولی تھی جتنا کہ اس اپریل اتحاری کی تھی جس سے اس کا مفروضہ مقابلہ تھا۔ اس کی تاریخ ہندستانی اور ہندستانی کے مابین رقبات تھی، اپریلیزم سے اس کا رشتہ دو نکرور آدمیوں کا تازبیا باہمی رشتہ تھا۔ ان ہی اسباب کی بناء پر ہندستان کی تاریخ کو اپریلیزم اور خیلیزم کے پرانے تصور کے گرد منظم نہیں کیا جاسکتا۔

ان دلائل اور ان توجیہوں کی وقایۃ فرقہ سرکاری خط و کتابت اور برطانوی ادبی تحریروں میں بازگشت سنائی دیتی رہی۔ ڈفرن کی مختصر سی اقلیت، ہندستانی نیشنلٹ، ہندستان کی ترقی کی لگن سے سرشار اور متحرک سمجھے جانے کے بجائے خود اپنی ذات میں لگن سمجھے جاتے تھے۔ پریشانیوں اور دشواریوں کا سبب عوام نہیں تھے، بلکہ مددووے چند وہ لیدر تھے جنہیں اپنی ذاتی ترقی سے دلچسپی تھی۔ عوام کو ہر موقع فراہم کرنا تھا کیونکہ ہاول نگار ایڈمنڈ کینینڈا کے مطابق، انھیں معنوی طور پر جوش دلایا گیا تھا، یہ تو وہ لوگ تھے جو پردے کے چیچے سے ذور کھینچ رہے تھے۔ دو ش تو ان لوگوں کو دیا جانا چاہیے۔

”گیر بدلنے کا وقت آگیا ہے“، عزیز نجع میں بولا، ”ہم وہ لغہ ہیں کہ ہر گز نہ بھیں گے ان کو“ اکبر لہ آبادی نے لکھا تھا۔

نیشنلزم اور نیشنلیز کے مگرے عوائق و اثرات کیا تھے؟ پر دیپ اور جگ موہن کو اس کا رتی بھر بھی اندازہ نہیں تھا۔ عزیز نے اکثر قوم (nation) اور اس کے جتنے جتنے ملکوں کی بات کی تھی مگر کمی موقعوں پر اس کے دوست اس کی ایسی اوقیانی اصطلاحات کے سر پر کام بھی پڑے نہیں چلا پاتے تھے۔ وہ تو ہندستان کو بس ایک ملک ایک قوم (nation) جانتے تھے کیونکہ گاندھی جی نے، بیگور اور بوس نے اور نہرو نے کہا تھا اور وہ یہاں لکھوں میں بیٹھے ہوئے اور ان کے اعزاء اور رشتہ دار ملک کے دوسرے حصوں میں قیام پذیر، سب ہی اپنے آپ کو منفرد شہری گردانتے تھے۔ تو بھر ایک قوم میں متعدد قومیں کیے ہو سکتی ہیں؟

"ہم جانتے ہیں کہ تاریخ جتنی قدیم نہیں ہے۔ اس لفظ کے جدید معنی اخخار ہوں صدی سے پرانے نہیں ہیں۔ nationhood کے لیے کوئی معروف ضمی اصول بھی نہیں ہیں، اور اس کی وضاحت کے لیے بھی کوئی اصول نہیں ہے کہ کچھ گروپ تو قوم (nation) ہو گئے اور کچھ دوسرے قوم نہیں بن پائے۔ اسلام کی وضع کی ہوئی تعریف تو یہ تھی کہ ایک قوم تاریخی طور پر وجود میں آئی ہوئی زبان، علاقتے معاشری زندگی اور تمدن کی ایک آبادی میں پوسٹ ایک نفیاً ترتیب یافتہ کیونکی ہوئی ہے۔ یہ نقطہ نظر ناقابلِ ممانعت ہے۔ زبان اور نسل خود ہی جنگل اور دھنڈلے ہر آن بدلتے ہوئے اور مجہم تصور ہیں۔ اور مسافر کے لیے اتنے ہی بے کار ہیں جتنے کہ زمینی علاقوں کے مقابلے میں بادلوں کے نکڑے۔

نیشنلزم کا اظہار، نیشن کے نام سے ہوتا ہے۔ یہ اختراع اخخار ہوں صدی کی ہے۔ انسیوں صدی کے یورپ میں نیشنلزم کا تعلق عوای اقتدار کے نظریے سے ہو گیا۔ یعنی اس خیال سے کہ عوام سے وفاداری کا درجہ حکمران سے وفاداری سے پہلے ہے۔ یہ خیالات Mazzini اور آرٹش مجبان وطن کے تھے جنہوں نے نیشنلزم کے پیامبروں کی حیثیت سے ہندستان اور دوسرے ایشیائی ملکوں کو متاثر کیا تھا۔ لندن میں آئی سی ایس کے امتحان کی تیاری کرتے ہوئے سریندر ناتھ بزرگی کو Mazzini کے کاموں کے بارے میں معلومات حاصل ہوئی، بزرگی نے اس کے بارے میں تقریبیں

کیں۔ لالہ لاچھ رائے اپنے آپ کو اس کا چیلا سمجھتے تھے، انہوں نے مازنی اور جیری بالذی کی اردو میں پہلی سوانح عمری لکھی۔ وہ ذی ساول کر اور ان کے دو بھائیوں کو بھی اس سے بڑی تحریک ملی تھی۔

آج نیشنلزم سے مراد ایک ایسی ہدایتگار اصطلاح ہوتی ہے جس میں قومی شخص اور قومی شعور سے متعلق تمام مظاہر اور ان پر بنی تمام اجتماعات یعنی اقوام شامل ہوتی ہیں، بسا اوقات اسے اُس واضح آئینہ یا لوگی کے حوالے سے بھی استعمال کیا جاتا ہے جس پر قومی شخص اور قومی شعور کی بنیاد ہوتی ہے۔

”کیا نیشنلزم ایک ایسا خیال ہے جسے یورپ سے ایشیا میں درآمد کیا گیا ہے؟“  
پروپر نے پوچھا۔

”مجھے صحیح نہیں معلوم ہے،“ عزیز نے جواب دیا، ”مگر جناب والا بعض لوگوں کا خیال ہے کہ چین، جاپان اور ان کے مقابلے میں کسی قدر کم ہندستان میں، حب الوطنی کا احساس شدید بھی تھا اور عوام کے دلوں میں مگر بھی کیسے ہوئے تھا۔ ان سے یہ اشارہ بھی ملتا ہے کہ ایشیا میں نیشنلزم کا فروغ، یورپ میں ایسی ہی تحریک کے متوازنی فروغ تھا اور ایسی ہی فضایا میں پروان چڑھا تھا۔ یعنی یورپی حکومت سے مدافعت کی فضایا میں۔“

اس خیال کی تردید کرتے ہوئے کہ کاگرلیں تعلیم پائے ہوئے لوگوں کی تابعدار ہے۔ عزیز نے کہا، کاگرلیں کے لیڈرؤں نے سماج کی ہر سطح پر متعدد مفادات کے لیے کام کیا۔ اس میں انہوں نے طبقے، ذات، علاقے اور مذہب کے باہمی رشتہوں کو نظر انداز کیا۔ عزیز نے وضاحت کے ساتھ بتایا کہ کاگرلیں نے کس طرح پنجی سطح پر گاؤں اور تعلقہ اکائیوں اور اوپر کی طرف پسلے، صوبے اور گل ہند کمیٹیوں سے ابتداء کر کے اور ایک تنظیمی ڈھانچہ تکمیل دے کر ایک عوای پارٹی کی حیثیت اختیار کی۔

”1900 میں،“ عزیز نے بتایا، ”گرزن کو اس بات کا یقین تھا کہ کاگرلیں

نکھڑا رہی ہے اور اپنے زوال کی طرف آمادہ ہے۔ کرزن کی سب سے بڑی تمنا کا گریس کی پر امن موت میں اس کی مدد کرنا تھی۔ آج کرزن مرچکا ہے، ایسا تو قصہ پاریس بن چکی ہے مگر کا گریس زندہ ہے اور اچھی طرح زندہ ہے۔ ہاں جو چاہو ٹھوکر شدید نشیب و فراز اور ہر طرح کے سرد و گرم کو جھیل جانے کی کا گریس میں حیرت انگیز صلاحیت ہے۔“

پردیپ نے عزیز بھائی کے طول طویل لکھر کی یکسانیت کو ختم کرنے کی کوشش کی۔

”حضرت، آپ نے فرمایا کہ کا گریس مذہب، علاقے اور ذات کے مسائل سے بالاتر رہی، یقیناً یہ بات ہمارے آج کے یوپی کے نیتاں کے بارے میں نہیں کہی جاسکتی۔ میں سمجھتا ہوں کہ نہرو خود اپنے صوبے میں ذات پات اور فرقہ پرستی کے پھر سر اٹھانے سے بہت پریشان ہیں۔“

”یقیناً جتاب، لکھنؤ میں کا گریس کے ایک جلسے میں بعض گرم مزاجوں کی موجودگی نے نہرو کو طیش میں آکر چینخ پر مجبور کر دیا تھا۔ وہ ایک دم بھر پڑے تھے، جیسا کہ وہ عموماً کرتے ہیں۔ کسی نے پانچ اخبار میں لکھا کہ ان کی بے دھڑک جذباتیت پھوٹ پڑی۔ اس واقعے کو پریس میں بے پناہ بڑھا چڑھا کر بیان کیا گیا ہے۔ ذات اور فرقہ پرستی کی بات کرتے ہوئے مجھے ہالشائی کا خیال آیا جس نے کسی جگہ لکھا ہے کہ با اختیار انقلابی بسا اوقات ان لوگوں سے بھی زیادہ نہ رے ڈھنگ اختیار کر لیتے ہیں جن کی جگہ خود انہوں نے لی ہے کیونکہ وہ اس جگہ نئے نئے آئے ہوئے ہوتے ہیں۔ عبدوں کی لائچ اور اس کے امکانی فوائد کی خاطر جس کہنی پن کے ساتھ بھاگ دوڑ ہوتی ہے وہ انتہائی پریشان کرنے ہے۔ تم دیکھو گے کہ کتنی جلدی یہ بُت یعنی یہ کا گریسی لیڈر مند سے دھکیل دیے جائیں گے۔“

”ہاں،“ اپنے مخصوص طنزیہ انداز میں پردیپ نے کہا، ”جب تک یہ ہو گا اس وقت تک لکھنؤ میں کچھ رے پر رال بہاتے رہے اور سنکروں پھروں پر جھینٹے ہوئے

لوگوں کی تعداد میں کمی ملنا اضافہ ہو چکا ہو گا۔“ اس سے پہلے کہ عزیز اپنی بات پھر شروع کرے جگ موہن نے ہامیں کاگریں میں منظور کیے جانے والے ایک ریزولوشن کو پڑھنا شروع کر دیا۔ یہ ریزولوشن کاشی ناتھ ترینونک تیالاگ نے پیش کیا تھا اور اس کی تائید سر اغیا آئیر نے کی تھی اور حمایت دواں بھائی نوروجی نے۔

پردیپ، جگ موہن سے سبقت لے جانا چاہتا تھا، اس نے گوکھلے کا حوالہ دیا جنہوں نے 1905 میں کاگریں کے مطالبات کا یوں خلاصہ کیا تھا۔ انتظامیہ میں ہندستانیوں کے لیے زیادہ حصہ حاصل کرتا، اور ساتھ ہی لیجسٹیشن کاؤنسلوں میں اصلاح، سکریٹری آف اسٹیٹ کی کاؤنسل اور ہندستان میں ایگزیکٹو کاؤنسلوں میں ہندستانیوں کا تقرر، انتظامیہ کے طریقوں کو بہتر کرنے کے لیے عدالتی امور کو انتظامی امور سے الگ کرنا، نیکس کے بوجھ اور فوجی اخراجات کو کم کرنا، کاشتکاروں کے قرضے کے بوجھ کو کم کرنا، پرائزیری انجوکشن میں توسعی اور صفتی اور ٹکنیکل تربیت کی سہولتوں کا اہتمام کرنا۔

”لیکن مہربانی کر کے آپ تو یہ بتائیے کہ کاگریں سچے سجائے پنڈالوں سے جسے عام آدمی سالانہ تماشہ کرتا تھا، روزمرہ کے متعدد اور دور رس انتظامی، زرعی اور سماجی مسائل پر آواز اٹھانے کے لیے باہر کب نکلی؟ اس کے لیذروں نے علاقائی اور مقامی گروپوں سے تعلقات کس طرح پیدا کیے اور کس طرح انھیں محکم کیا؟“

”یاد پردیپ یہ سوالات بڑے تازک سوالات ہیں،“ عزیز نے کہا، ”بہر حال،“ میں سمجھتا ہوں کہ اپنے اسی ملین پاٹندوں کے ساتھ بیگان، بھار اور ایزیر کے غیر منقسم صوبوں کی تقدیم نے حکومت کے ساتھ ایک بڑا تازعہ کھڑا کر دیا۔ انتظامی اعتبار سے اگرچہ صحیح تھا مگر غلط مشوروں پر لیا ہوا کرزن کا فیصلہ، جیسا کہ گوکھلے نے اشارہ کیا تھا، نوکر شاہی حکومت کے بدترین عوامل، ذہانت و ذکاء کے ریاکارانہ اور پر غرور دعویں اور رائے عامہ سے غیر ذمہ دارانہ بے القابل کا مظہر تھا۔ اس سب نے عوام کو سڑکوں پر نکل آئے اور ان کے لیذروں کو سودیشی، بائیکاٹ اور قوی نظام تعلیم کی مہموں کو منظم کرنے پر اکسادیا۔

”کیوں؟“، پر دیپ نے پوچھا۔

”گرزن کا خبائث آمیر القدام اٹا پڑا“، عزیز نے جواب دیا۔ کیونکہ سیدھے ساوے طور پر، اس نے بھاگی ہندوؤں کے کرشل، تجارتی اور پیشہ ورانہ مفاہمات کو شدید نقصان پہنچایا۔ تھوڑے سے انقلابیوں اور احیا پرستوں کی پشت پناہی کے ساتھ پھرے ہوئے بحدار لوک اپنے خفیہ اجنبیے کی نمائش کے لیے اپنی خصوصی حب الوطنی کو ایک احتیار کی طرح استعمال کرتے ہوئے لانے پر اتر آئے۔ بد قسمتی سے پن چندر پال اور آربندو گھوش کے جھسوں نے ”بندے ماترم“ کی تالیف کی تھی اور 1907 میں سورت تفرغت سے اپنی سیاسی زندگی کا آغاز کیا تھا، ہندوادہ نیشنلزم نے ناقلتی کے نتیج بودیے۔ ہندو محاورے اور ہندو علماتوں کا استعمال جن کو مشہور مسلم مخالف ادیب بنکم چند بزرگی نے مقبول بنایا، بھاگی مسلمانوں کے لیے شاذ ہی پسندیدہ رہا۔

”اگر یہ معاملہ ہے“ پر دیپ نے زور دے کر کہا، ”تو میں سودیشی کی تحریک کو آزادی کی ایک جدوجہد تسلیم کرنے سے انکار کروں گا۔“ عزیز نے اپنی عادت کے مطابق نہایت متوازن انداز میں کہا، ”ماگر میں اپنے بھاگل کے تجربے سے ناقابل تسلیم ہو کر نہیں نکل، لیکن اس کے کچھ اہم افراد نے ایک عواید جدوجہد کو منقتم کرنے اور اس پر نظر رکھنے کا ایک ضروری تجربہ حاصل کر لیا۔ مگر سودیشی کی سرت کے فوراً بعد سورت کا تفرقد کا گریس کے لیے کوئی بہت اچھا ٹھگون نہیں تھا۔ اس کی لیڈر شپ میں شخصیتوں کے نکراہ اور لائچہ عمل سے متعلق اخلاقیات کی وجہ سے اندر اندر کچن ہوئی کشمکشوں نے قیادت میں باہمی ناقائقوں کو تمیاں کر دیا۔ حد فاصل کھنچی، ان لوگوں کے درمیان جو سیماں و ش سیاسی دنیا میں پھونک پھونک کر قدم رکھنا چاہتے تھے اور ان لوگوں کے درمیان جو عسکری روئیتی کی دکات کرتے تھے، دونوں گروہ، گوکھلے نے جنوری 1915 میں لکھا، برابر کے نہیں تھے۔ بدیسوں کے ملک میں کھلے اور ڈھکے شدید جذبات تھے اور اس صورت حال نے ٹڑے کو ٹلک کے حق میں جھکا دیا۔ لیکن گوکھلے جو ایک معتدل آدمی تھے، چاہتے تھے کہ ان کے ہم وطنوں کو بدیسی تسلط سے ایک عموری انتظام کی حیثیت سے مفاہمت و مصالحت کر لینا چاہیے۔ گوکھلے کو برطانوی

بُجہوریت کے انصاف پر بھروسہ تھا۔

”انقلائیوں کے بارے میں ہم بہت کچھ سختے ہیں۔“

”ہاں، پردیپ — سورت کے فوراً بعد انقلابی تحریک سب سے پہلے بنگال میں سامنے آئی اگرچہ بڑی تعداد میں دہشت گرد جماعتیں اس سے پہلے ہی متعدد علاقوں میں قائم ہو چکیں تھیں۔ 1908 میں مہاراشٹر میں ساور کر بغاوت کے الزام میں گرفتار ہو چکے تھے، وہ 1921 تک جیل میں رہے۔ انڈیا ہاؤس گروپ کے مدن لال ڈھنگر نے، سکریٹری آف ائیشٹ فار انڈیا John Morley کے سیاسی ایڈ۔ ذی۔ کیپ Curzon Wyllie کو گولی مار دی۔ 1910 میں چاپکر بھائیوں کی طرح ایک چت پاؤں برہمن اے کن ہیرے (A Kanhere) نے ناک کے ڈسٹرکٹ مجسٹریٹ کو گولی سے اڑا دیا۔ بنگال میں 1906 اور 1917 کے درمیان 82 قتلوں اور 121 افراد کو مجردح کرنے کی وارداتیں دہشت گرد سرگرمیوں ہی کا نتیجہ تھیں۔ 1908 کے اوائل میں مظفروپور میں بہم کی واردات ہوئی اور اس کے بعد مانک تala کی سازش۔ آربندو گھوش انقلابی سرگرمیوں میں بہت ملوث تھے۔ سوائی دویکاند کے چھوٹے بھائی بھوپندر ناٹھ دتا، جگاتنتر گروپ کی انقلابی سازش میں آربندو کے اہم ساقی تھے۔ 1918 کی سینڈیشن کمیٹی رپورٹ اس سلسلے کی مزید تفصیلات فراہم کرتی ہے۔

انقلابی تحریک کو اس وقت مزید تواتی ملی جب مارچ 1922 میں مہاتما گاندھی نے سول نافرمانی کو ملتوی کر دیا۔ اس کے بہت سے سرگرم کارکن جیسے بھگت سنگھ اور سکھدیو دغیرہ، روس میں ہونے والے بالشوک انقلاب سے بہت متاثر تھے۔ اپریل میں مختلف جذبات کو مہیز لگانے کے لیے نوجوان بھارت سجا اور ہندستان سو شلخت رپیکن آری ایسوی ایشن بنی۔ انقلابی تحریکوں کے متعلق میں کچھ نہیں جانتا ہوں گر تم شاید کاکوری سازش کیس اور لاہور سازش کیس کے بارے میں کچھ جانتا چاہو۔ میں صرف یہ کہہ سکتا ہوں کہ ان نام نہاد سازشوں میں ملوث مردوں اور عورتوں نے غیر مترزاں جرأت اور ناقابل آخیر عزم کا مظاہرہ کیا۔ ان لوگوں کے طریقوں کے بارے میں عوام میں لاکھ غلط فہیماں ہوں ہم چندر شکھر آزاد اور بھگت۔

نگہ جیسے افراد پر فخر کرتے ہیں۔“

”میں سمجھتا ہوں،“ جگ موہن نے کہا، ”یہ احساس گاندھی جی کا نہیں تھا۔“

”تم تھیک کہتے ہو۔ ان کے بعض ساتھیوں کو توقع تھی کہ 9 مارچ 1931 کو جب انہوں نے واسرائے سے ملاقات کی تھی، وہ بھگت نگہ اور ان کے ساتھیوں کو معافی دلادیں گے۔ مگر ہوتا یہ نہیں تھا۔ واسرائے نے کہا کہ بھگت نگہ کی چہانسی، جس کی تاریخ 24 مارچ مقرر ہوئی تھی، ملتوی کرنا یا اسی اعتبار سے مناسب نہیں ہو گا۔

”مطلوب یہ ہوا کہ کانگریس نے اس سلسلے میں کچھ بہت نہیں کیا۔“ جگ

موہن نے کہا۔

مسئلہ یہ نہیں تھا۔ کانگریس کا موقف بھگت تھا۔ آل انڈیا کانگریس کمیٹی کی مینٹنگ منعقدہ جولائی میں اپنے دو ممبروں بھگت نگہ اور بی۔ دت سے اظہار ہمدردی کی تجویز کو پیش کرنے کی اجازت دینے سے موئی لال نہرو کے انکار پر 1926 میں قائم ہونے والی نوجوان سجانے کتے چینی کی۔ انکار اس بنا پر تھا کہ ایسی تجویز کو پیش کرنے کی اجازت سے کانگریس کی عدم تشدد کی رویت کی خلاف ورزی ہوتی تھی۔ گاندھی جی نے 30 جولائی 1931 کے ’ہریجن‘ میں لکھا کہ بھگت نگہ سے اتنی عقیدت نے بہت نقصان پہنچایا۔ انہوں نے تو حکومت سے سزاۓ موت کو معاف کرنے کی کراچی تجویز کو بھی پسند نہیں کیا تھا۔

اس مرحلے پر جگ موہن نے تجویز کیا کہ عزیز اخبا پسند اور اعتماد پسند کی تقسیم کے موضوع پر لوٹے۔

”صحیح ہے۔ اس تقسیم کو درسی کتابوں میں بڑے مبالغہ آمیز طور پر بیان کیا گیا ہے۔ اگرچہ اس کی حقیقت اتنی ضرور تھی کہ جو لوگ پاریمانی سیاست کی طرف سے خوش گمان نہیں تھے انہوں نے تشدد کا راستہ اختیار کیا۔ جیسے مہاراشٹر میں وہی پی چھاؤ کے، دامودر چھاپیکار اور حکومت کا تختہ پلنے کے لیے اندر گراونڈ وہشت گردانہ سرگرمیاں۔ بہر حال اعتماد پسندوں اور اخبا پسندوں کے گروہوں کو اپنے تمازع کو طے

کرنے میں تقریباً ایک دہائی کا عرصہ لگ گیا۔ میں ایک اور اہم سنتے کی طرف توجہ دلاتا چاہوں گا۔ اجتماعی سیاست نے اپنا دور تکمیل کیا۔ 1911 میں ہارڈنگ کی تقسیم بنگال کو کاحدم قرار دینے کے بعد خصوصاً کاگریں اپنی زیادہ تر توائی اور اپنے جذبے کو کھو پھی تھی۔

”اس سال“، پردیپ نے کہا، ”دارالسلطنت لکھتے سے دہلی منتقل کر دیا گیا تھا۔“

”ہاں، اور بڑے دعوم دھام سے۔ مگر میں کاگریں میں آنے والی تبدیلی کا ذکر کر رہا ہوں۔“

بنگال کے ایک سینئر کاگریسی بھوپندر تا تھے باسو کو 1914 میں یہ دکھ تھا کہ کاگریں ایک زوال پذیر جماعت ہوتی جا رہی ہے۔ یہ زوال پذیر تو نہیں تھی ہاں تفریق کی شکار ضرور تھی۔ اعتدال پسند اور انتہا پسند جنہوں نے 1916 کی لکھنؤ کاگریں میں اپنی خود پسندی پر قدغن لگائی تھی۔ مانگلو جیس فورڈ اصطلاحات (1918) پر انتہائی تاتفاقی کا اظہار کیا۔ برلن افراد نے جن کی قیادت سری نواس شاستری اور تج بہادر پرداز کر رہے تھے۔ اپریل ڈھانچے میں خود اپنے ایجنسے کی بیرونی کی۔ بہر حال، برلن افراد اور کاگریسی، نہرو نے لکھا، ”دو الگ الگ دنیاوں میں رہ رہے تھے۔ مختلف زبانوں میں بات کر رہے تھے اور ان کے خوابوں میں اگر انہوں نے (برلن افراد نے) کبھی خواب دیکھے تھے کوئی چیز مشترک نہیں تھی۔“

اس کے معنی یہ ہوئے کہ تم یہ کہہ رہے ہو کہ کاگریں نے ایک ہم آئر تنظیم کی حیثیت سے ہر ایسے غیرے کو پناہ دی اور اسی وجہ سے مختلف ذاتوں، فرقوں اور مختلف علاقائی اور لسانی تعلقات کے لیے گنجائش پیدا کی۔

”جیتے رہو میرے یار“، عزیز نے پردیپ سے کہا۔  
”مشکر یہ!“

”میں یہ بھی کہہ رہا ہوں کہ کاگریں کی پہل اور سبقتوں کا مقصد ایک خفیہ

ایجٹے کو آگے بڑھانا نہیں تھا بلکہ ان کا مطیع نظر ایک وسیع قوی اتحاد قائم کرنے کا تھا۔ اس مقصد کو حاصل کرنا جوئے شیر لائے کے برابر تھا، کیونکہ اسی متعدد اور مختلف اکانجیوں کی خواہیوں اور آرزوؤں کو مطمین کرنا کوئی آسان کام نہیں تھا جو کانگریس سے اپنی ضروریات کی تکمیل کی توقع رکھتی تھیں۔ لیکن، انگریزوں کے لیے تکلیف اور پریشانی کا سبب بننے کے باوجود اس کے لیڈر ایک قوی معاذ کی تکمیل و قیام کی خاطر بھیڑ کو ساتھ رکھنے اور ان کے متنوع مفادات کی پرداخت کرنے میں کامیاب رہے۔ وہ لڑکھڑائے بھی اور پریشان بھی ہوئے۔ انہوں نے ایک دوسرے سے اختلاف بھی کیا اور برٹا ایک دوسرے پر جلتے بھی کیے مگر آخر میں ساتھ ہو گئے۔ ہر فریق اور ہر گروہ نے یہ محسوس کیا کہ کانگریس جو آہستہ آہستہ متنوع مصائب کی معروضی وضاحت کے مرکزی نکتے کی حیثیت سے ابھر رہی تھی وہ ان کے مقاصد کو پورا کرے گی اور مطلوبہ منازل کی طرف ان کو بڑھائے گی۔ نتیجتاً انہوں نے اپنے مطالبات کی طرف توجہ کرنے اور عوام کی نظروں میں جواز حاصل کرنے کے لیے حکومت پر خاصاً دباؤ ڈالا۔ انہوں نے اپنے مترالزل اور نحیف اتحاد کو برقرار رکھا یہاں تک کہ سن 1919 نے ہندستان کے سیاسی مظہراتے پر ایک نئی شخصیت اور ایک بالکل مختلف ہیئت کے طبع ہونے کی نوید سنائی۔ یہی وہ شخص تھا جس نے خواص کے ایک انبوہ کو ایک عوامی پارٹی میں بدل دیا۔

”جب ایک بار ساتھ افریقہ سے آئے ہوئے یہ مژہ موبہن داس کرم چند گاندھی مظہراتے پر نمودار ہوئے تو اعتدال پند اور انتہاپند لوگ ادھر ادھر بھاگ بھاگ کر سر چھپنے لگے۔ ستمبر 1920 میں گلکتے میں ہونے والے خصوصی سیشن اور اسی سال ناپور کانگریس کے اجلاس میں، مہاتما کی ذمیں مداخلت نے ان لوگوں کا پتا بدی خوبی سے کاٹ دیا۔ وہ تازہ ہوا کے ایک زبردست جھوکے کی طرح تھے، روشنی کی اس کرن کی طرح تھے جس نے انگریزوں کے دل چیز دیے ہوں، اس گھوٹے کی طرح تھے جس نے لوگوں کے سوچنے کے روایتی طریقوں کو احتل چھل کر دیا ہو۔ وہ آسمان سے نہیں اترے تھے وہ تو ہندستان کے کردوڑوں عوام کے اندر سے ابھرے تھے۔ ملک

میں بہت سی بجھوں پر انھیں طرح طرح کے مجروانی واقعات سے جوڑا گیا اور سوراج سے بھی۔

”سوراج کا مطلب کیا ہے؟“ پر دیپ نے سوال کیا، ”1909 میں بند سوراج“ میں انھوں نے لکھا تھا کہ بندستانی، سوراج کی اصطلاح کو اس کی حقیقی اہمیت کو سمجھ بغیر استعمال کرتے ہیں؟“

”ہاں جتاب، انھوں نے کہا تھا کہ حقیقی سوراج دراصل خود حکومتی (self-government) اور خود ضابطکی (self-control) ہے اور اس منزل تک پہنچنے کا راستہ ستیہ گرہ صحائی اور محبت کی قوت ہے۔ جب ان سے کہا گیا کہ وہ اس اصطلاح کی کوئی واضح تعریف کریں تو انھوں نے کہا کہ اس اصطلاح کو کسی ایک لفظ سے نہیں سمجھایا جاسکتا ہے۔ بہر حال انھوں نے اس کا وہ مطلب بیان کرتا شروع کیا جو نیشنل تحریک کی ابتداء سے لیا جاتا رہا تھا۔ ان کے خیال کے مطابق سوراج کے بنیادی معنی ”خود حکومت“ (Self-rule) تھے۔ انھوں نے سوراج کی تعریف یوں کی، ایک خود عائد کروہ منضبط حکومت۔ آزادی اور خودختاری ایسی کوئی حدود نہیں رکھتی، اس کا مطلب اپنی خواہش اور اپنی مردشی کے مطابق کام کرنے کی آزادی بھی ہو سکتی ہے۔ آزادی و خودختاری، منقی تھی، اور سوراج ایک ثابت چیز۔ انھوں نے سوراج کی تاویل میں اسے ایک مقدس لفظ قرار دیا۔ ایک دیک شد جس کا مطلب خود حکومتی، اور خود ضابطکی ہوتا ہے تھے کہ وہ آزادی جو ہر پابندی سے آزاد تمام حدود سے یکسر عاری ہو جیسا کہ آزادی سے عمونا سمجھا جاتا ہے۔

سیاست کی قلمروں میں اپنے سوچے سمجھے اور محتاط داخلے سے گاندھی جی نے اپنے معاصرین کو چونکا دیا۔ سوال یہ ہے کہ ان جیسا سیاسی ناؤ آزمودہ کار اتنی جلدی اتنا برا اور اتنا اہم کیسے ہو گیا؟ جنوبی افریقہ کا میدان کارزار مختلف تھا، بندستان کی سرزی میں جدوں جہد کے لیے مختلف تھی، گاندھی جی کے غیر مصنوعی اور کھرے طریقوں نے جن کو انھوں نے پہلے چھپا رہے ہیں اور بعد کو رد کر دیتے گرہ کے دوران استعمال کیا انتظامیہ میں خطرے کی تھیں بجا دی۔ عام آدمی کے لیے، بہر حال صورت حال کے جمود میں

اتحل پھل پیدا کرنے والا لیڈر ایسی مہارتوں کے ساتھ آکیا تھا جن کی عدم موجودگی کی وجہ سے تنک اور اینی بست کی قیادت میں چلنے والی ہوں رول کی تحریک کچھ حاصل کرنے میں ناکام رہی تھی۔ بہر حال عوام کے لیے وہ سیاحتے، اپنے عہد کو پورا کرنے کے لیے آسمانوں سے اترے ایودھیا کے رام تھے۔ انھیں سیاست کے میدان میں ابھی بہت دن نہیں ہوئے تھے کہ بڑی تعداد میں عوام، زیادہ تر غریب کسان، پسمندہ اور افلاس زده مخلوق ضلع گورکپور میں ان کے درشن کے لیے جمع ہوئی۔ ان کے درشن سے لوگوں کی اس دلچسپی نے ان کے مہاتما کے لقب کو مزید مسحکم کر دیا۔ عقیدت مندی کا یہ احساس اس وقت صاف نظر آتا تھا جب 8 فروری 1921 کو وہ گورکپور گئے۔ ایک گورکپوری تاجر نے کہا تھا:

”ہم نے خواب میں بھی نہیں سوچا تھا کہ گورکپور جو سیاسی اعتبار سے اتنا بے جان تھا، وہ اچانک یوں جاؤ گا۔  
گاندھی جی کے درشن کے لیے دو ڈھانکی لاکھ لوگوں کا جمع ہو جاتا کوئی معمولی بات نہیں ہے۔ شاید یہ کہنا مخلط نہ ہو گا کہ مہاتما کے درشن کے لیے اتنا بڑا جموم اس سے پہلے کبھی نہیں ہوا تھا..... مگر کسی کو یہ نہیں سوچنا چاہیے کہ لوگوں کی یہ تم غیر اندمی عقیدت سے مرشد بھیزدیں بکریوں کی طرح آیا اور غالباً ہاتھ داہیں گیلے۔ آنکھے والا دیکھ سکتا ہے کہ گاندھی مہاتما کا درشن، بے کار نہیں گیا تھا، جتنا دلوں میں عقیدت لیے ہوئے آئی اور احساسات و نظریات لے کر داہیں گئی۔ گرد گاندھی کا نام اب ضلع کے ہر ہر کونے میں پہنچ چکا تھا۔“

میں مزید اضافہ کروں گا اور وہ یہ کہ جب گاندھی جی نے یہ دعویٰ کیا کہ میرا سوراج غریب آدمی کا سوراج ہے اور خود اپنی شناخت غریبوں کے ساتھ کیے جانے پر زور دیا تو ان کی بات، ان کے خیال اور عمل کی ہم آہنگی اور استقلال کی بنا

پر صحیح مانی گئی

عزیز اپنی گھنگو میں عروج پر تھا۔

بعد کو جب، صلح سوت میں بارداری تعلق کے 137 گاؤں 1922 اور 1928 کی کرایہ نہ ادا کرنے کی مہموں کی جائے وقوع بنے تو مشاہدین نے دیکھا کہ گاندھی جی نے جن گاؤں کا دورہ کیا وہاں وہ ایک ہیرہ، ایک رشی منی اور ایک درویش کی طرح پڑھے گئے۔ انگریز سو شلست ایچ این بریلیورڈ نے جب چالیس پچاس دیہاتوں کے ایک گروپ سے پوچھا کہ انہوں نے خطرات اور دشواریوں کا مقابلہ کیوں کیا تو عورتوں نے علی الاعلان یہ کہا کہ وہ اس وقت تک کوئی نیکس ادا نہیں کریں گی جب تک کہ وہ لوچ بھائی ٹیلیں ان سے نیکس دینے کے لیے نہیں کہیں گے۔ اس کے بعد مردوں نے آہستہ آہستہ اپنے خیالات کو بمعنی کرتے ہوئے اعلان کیا کہ وہ نیکس اس لیے ادا نہیں کریں گے کیونکہ یہ غیر منصفانہ ہیں۔ انہوں نے صورت حال کو سمجھاتے ہوئے کہا کہ قیتوں کی موجودہ شرح کے تحت مالک کاشکار کی حیثیت سے وہ ایک مزدور کی یومیہ اجرت سے بھی کم حاصل کرتے ہیں۔ اس گھنٹو کے ختم ہونے پر ان لوگوں نے کہا کہ وہ یہ سب سوراخ حاصل کرنے کے لیے کر رہے ہیں۔ ان میں سے ایک کھدرپوش نے رام دھن کو الائپا شروع کر دیا۔

رَمَحُوْتِي رَمَحُوْ رَاجَا رَام  
بَ كُو سَمْتِي دَے بَجَوَان

”سچان اللہ! تم نے تو گویا تو می تحریک میں جان ڈال دی“ اس کی جادو بیانی سے متاثر ہوئے پر دیپ نے کہا تم کتاب کیوں نہیں لکھتے ہو؟

کتاب؟ عزیز نے استغاب کے ساتھ کہا ”روی ہم کے مالک پر مود کپور مجھ سے کتاب لکھنے کے لیے ہار بار کہہ رہے ہیں، میں باوجود کو شش کے قلم کاغذ پر چلا ہی نہیں پاتا ہوں۔“

”عزیز بھائی، تم ابھی تک بد لے بالکل نہیں ہو“ جگ موہن نے کہا، سوائے اس کے کہ اب تمہارے یہاں ایک عزم اور ایک تدبیت ضرور ظاہر ہوتی ہے۔ میں یقین سے کہتا ہوں کہ تم یونیورسٹی میں ایک لائق اعتراف حیثیت کے مالک ہو۔“

”مجھ میں شدت ہے؟ میں نہیں سمجھتا“ عزیز نے دوسری طرف دیکھتے ہوئے کہا۔

”میں تنقید نہیں کر رہا ہوں، میں تو یہ کہہ رہا ہوں کہ تم ماشاء اللہ انچائی کامیاب اور کامران معلوم ہوتے ہو۔“

”جب عزیز بھائی نے کرزن کی حماقت اور اس کی واٹر ایمپٹی کے بارے میں گوکھلے کی رائے کی بات کی تو پروڈیپ نے کہا ”مجھے چہ مل کے بارے میں پیر سڑھ بیب کی بات یاد آتی ہے جس کا اطلاق کرزن پر بھی ہوتا ہے۔ دیب کے مطابق جنگ کے زمانے کا یہ عظیم لیڈر، مفطر، خودپسند، خردماگ، بے مغز و بے تہہ اور رجعت پسند تھا۔ پھر بھی عزیز بھائی مہربانی کر کے ہمیں یہ بتاؤ کہ آیا حقہ سورخیں تویں تویں تحریک سے متعلق تمہارے خیال سے اتفاق کرتا ہے؟“

عزیز نے کری پر سیدھے بیٹھتے ہوئے قہقہہ لگایا۔ ”اس کے بارے میں مجھے کچھ معلوم نہیں، مگر میں سمجھتا ہوں کہ موئیسین کی منشی سے ناموس کچھ اصولی سہل پسندیوں کو چھوڑ کر، ہندستانی نیشنلزم کے مسائل سے، فیشن اسیل منتخب روزگار تباہلوں کے مقابلے میں مارکسی روایہ زیادہ مفید اور زیادہ مناسب ہے۔

عزیز نے تاریخ نویسی کے مختلف مکاتب کی نظریاتی اساس اور ان کے نظریاتی مطیع نظر پر تفصیلی مفہوم کی۔ دیسی ہندستانی سرمایہ دارانہ صنعت کے عروج و ارتقا سے کامگریوں کے تعلق پر رجنی پام دت کے بصیرت افروز خیالات پر روشنی ڈالی، اس نے نیکس کے بوجھ اور دولت و سرمائی کے نکاس سے متعلق پرانے نیشنلٹشوں کی تحریریوں کی روشنی میں ترمیم شدہ نقطہ نظر کا ذکر کیا۔ اس نے بتایا کہ ان کا نقطہ نظر سرمایہ دارانہ تھا مگر یہ اس لیے نہیں تھا کہ یہ لوگ سرمایہ دار طبقے کی نمائندگی کرتے

تھے بلکہ اس کا سبب یہ تھا کہ یہ سرمایہ داری کو فروغ و نشوونما کا حقیقی راستہ تصور کرتے تھے۔ انہوں نے صنعتی سرمایہ دار طبقے کی نمائندگی صرف اس لحاظ سے کی کہ ان کی اقتصادی سمجھ اور پروگرام ان حدود سے باہر نہیں گئے جو سرمایہ داران خطوط پر ہونے والی صنعت نے عملاً عائد کر رکھی تھیں اور پھر چونکہ یہ لوگ بحیثیت مجموعی اقتصادی نشوونما کے کمزور حاوی تھے اس لیے اجمانی طور پر ان کا روایہ قوی تھا۔ اقتصادی نیشنلزام اور کیا ہے، یہی تو ہے۔

”اس قسم کی رومانویت سے کام نہیں چلے گا“ یہ الفاظ تھے عارف رضوی کے جو علی گڑھ مسلم یونیورسٹی میں شعبہ اقتصادیات میں لکھپر ہیں۔

”تم نمیک ہو سکتے ہو“ عزیز نے اتفاق کیا ”علی گڑھ کی کیا خبریں ہیں؟ میں نے سنا ہے کہ ملک کی تقسیم کے بعد وہاں کے حالات خاصے خراب ہیں۔“

”آپ کا یہ کہنا نمیک ہو سکتا ہے“ عارف نے فوراً کہا ”مگر ڈاکٹر حسین کی موجودگی، آزادوں کی توجہ اور پنڈت جی کی ہمارے ادارے سے محبت نے بہت سے طوفانوں کا مقابلہ کرنے میں ہماری مدد کی ہے۔ اس وقت حقیقی اور اہم مسئلہ ہے یونیورسٹی کا اجتماعی استادوں سے خالی ہونا۔ افسوس کی بات یہ ہے کہ ان میں سے اکثر لوگ پاکستان چلے گئے۔“

”پروفیسر حبیب، رشید احمد صدیقی اور ڈاکٹر ہادی حسن، یہ لوگ ہیں نا؟“ تمہارے اعتراض کا جہاں تک سوال ہے، ”عزیز نے بحث کو پھر سے شروع کرتے ہوئے کہا، ”کامگیری لیڈر ایک طرح کی بے ربطی کے شکار تھے، ان کے انفرادی معاشی حالات اور ہندستانی افلas کے اسباب کی ان کی ذہنی تقسیم میں فرق تھا، وہ جانتے تھے کہ برطانیہ ہندستان سے سرمایہ کھوٹ رہا ہے، ان کو یہ بھی یقین تھا کہ برطانوی پالیسیاں ہندستان کو صنعت سے دور رکھے ہوئے ہیں، مگر انہوں نے پھر بھی خود اپنی زندگیوں میں کافی یا خطیر آمد نیاں کیں اور اعلیٰ کامیابیوں اور کامرانیوں کی تجھیں سے لطف اندازو ہوئے۔ وہ بھوک اور فاقہ کی دلیل پر کھڑے لاکھوں

کر دزوں کا شکاروں کی بدحالی سے ہمدردی اور ان کی امتری کے احساس کو اپنانے لئے۔  
دوسری مسئلہ تھا جواز کی تنسا میں ہندو علمتوں اور ہندو روانتوں کا استعمال۔

تالک، آربند و گھوش اور لالہ لاچپت رائے کا اصرار تھا کہ ہندو عوام کو، صرف قوی تاریخی قصے کہانیوں کو مقبول بنا کر اور ہندو تہوار منا کر ہی مہیز لگای جاسکتی ہے۔ انھیں مسلمانوں کے بارے میں کوئی تشویش نہیں تھی۔ تالک نے کچھ تھوڑا شروع کیا، شیواجی کی یاد کو تازہ کر کے گزری ہوئی مراثا عظمت کی کہانیوں کو دہرا لیا۔ ان کی نیت، وجود کی شکار تو نائیوں کو بیدار کرنا، فعال کرنا راستے پر لگانا ہو سکتی ہے مگر ان کے اس جوش و خروش کا نتیجہ مہاراشر کے شہری سماج کے فرقہ وارانہ اور متصب خطوط پر اتحاد و بحکمت کی حکمل میں نکلا۔ تقریباً اسی وقت ان کی مذہبی شدت کی وجہ سے سودائی کی تحریک میں مسلمانوں کی دلچسپی کم ہو گئی۔

کامگریں نے یہ راستہ کیوں اختیار کیا؟ کیا یہ لوگوں کو اکٹھا اور محمد کرنے کے ناقص طریقے کا معاملہ نہیں ہے؟ پر دیپ نے پوچھا۔

”پارٹی کے اتحاد اور امیر اور بارسون سرپرستوں کے تعاون کو بدستور رکھنے کے لیے“ عزیز نے جواب دیا۔ ”خود اپنے صوبے ہی کو دیکھو، کامگریں کی تنظیم سرگرمیوں کا اک اہم غصہ، دیکھی اور شہری غربیوں کو اپیل کرنے والے پروگراموں اور نعروں کی عدم موجودگی اور زرعی مسائل کی طرف سے گوگو کا روایہ تھا۔ اس کا پرتو اُس زبان، اُس پروپیگنڈے، ان ایلوں میں دیکھا جاسکتا تھا جو کامگریں لیذرروں کی طرف سے آتی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی تحریک کی سماجی گہرائی محدود ہوتی گئی، اگرچہ مہم کی تنظیم اس کی قوت اور اس کا پیمانہ واضح ہو گیا۔“

”یہ بات سمجھ میں آتی ہے“، پر دیپ نے اظہار کیا، ”تم نے پہلے ذکر کیا تھا کہ 1887-88 میں کامگریں نے ان مسائل پر متفقون نہ کرنے کا فیصلہ کیا تھا جن کی متفق یا نہ متفق طور پر ہندوؤں یا مسلمانوں نے مخالفت کی تھی۔ نتیجتاً کامگریں مسلم ڈیلکھوں کے بڑھتے ہوئے دباؤ کے سامنے جھک گئی اور اس نے Punjab Alienation Bill پر غور نہیں کیا۔“

”میں نے اس بات کا تذکرہ بھی کیا ہو جا کہ کامگیریں نے سماجی مسائل پر مباحثے سے احتراز کیا۔ اس کے آخر بڑے لیدروں نے دادا بھائی نوروجی کی اس رائے سے اتفاق کیا کہ کامگیریں سیاسی تمثاویں کو پیش کرنے کے لیے ایک سیاسی تنظیم تھی اور اس کا کام سماجی اصلاحات پر غور کرنا نہیں تھا۔“

”تب تو کیا کامگیریں سماج کے ایک بہت جھوٹے سے حصے کے مقادات کے لیے کام کرنے والی ایک چنیدہ جماعت نہیں تھی؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”تمہاری اس بات میں دم ہے“ عزیز نے کہا ”انڈین نیشنلزم اور سیاست میں اعلیٰ اور ماتحت (elite and subaltern) طبقے ہائے اثر کے تفاضل (interaction) اور بقائے باہم کے بارے میں اس کے نقطہ نظر کی جملی اور غیر تاریخی وحدت پرستادن (monism) خصوصیات کی تردید پر مبنی ایک تبادل راہ فراہم کرنے کی عالمانہ کوشش کی جا رہی ہے۔ دلائل سیدھے سادے ہیں۔ نیشنلزم کی historiography پر elitism کا غلبہ رہا ہے۔ نوآبادیاتی elitism اور بورژوازی نیشنلٹ elitism کی ان دونوں اقسام کا دعویٰ ہے کہ قوی شعور کا فروغ اور ہندستانی نیشنلزم کی تشكیل غالب طور پر elite کامرانیاں تھیں۔ اس لیے نیشنلزم کی تاریخ، ہندستانی elite کی روحانی سوانح کی طرح لکھی گئی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ اس نیشنلزم کی تشكیل اور اس کے فروغ و نشوونما میں elite سے الگ عوام کی خود اپنی دین نظر انداز ہو گئی ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ طبقات اور گروہوں کے اس کردار اور ان کی اُن کارگزاریوں کی تحقیق و subaltern تفتیش کی جائے جو انہوں نے خود مختار قلمرو میں کیں۔“

پر دیپ نے جو تاریخ سے متعلق مباحثوں کے مختلف پہلوؤں اور ان کی نزاکتوں سے واقف تھا ایسا محسوس کیا کہ اس کی نظرؤں کے سامنے سے قوی تحریک کے مناظر یکے بعد دیگرے گزرتے جا رہے ہیں۔

”تم نے کتنے بہت سارے چنیدہ موضوعات کو سمجھنا ہمارے لیے کتنا آسان کر دیا، ہم تو تمہارے ذہن کی بیداری اور زرخیزی کے قالب ہو گئے۔“

”اس وقت تک تم نے یہ بھی سمجھ لیا ہوگا“ جگ موہن نے اضافہ کیا ”کہ ہمارے گرو اپنے مراجع کے اعتبار سے معروضی طور پر بیان کی ہوئی چیزوں کو سمجھنے سے قاصر ہیں۔“

”حضور، ایک منٹ توقف“ عزیز نے جگ موہن کی بات کو نظر انداز کرتے ہوئے مداخلت کی ”علاقائی اور مقامی تناظر، ایک مختلف بلکہ حقیقتاً ایک زیادہ پیچیدہ تناظر پیش کرتے ہیں، مجھے یقین ہے کہ عارف اتفاق کریں گے۔“

مگریث کی راکھ جہاڑتے ہوئے عارف نے اثبات میں سر ہلاایا۔

”ہاں میں اتفاق کرتا ہوں۔ بڑے اور چھوٹے اداروں کے مابین رابطوں کے موقع کی ہماری تنقیب کو علاقائی مطالعات آسان بناتے ہیں اور اس طرح سیاسی تبدیلیوں کے عمل اور ان کے پیچے کام کرنے والی سیاست کی ہماری اندر اشنیزگ میں بھی اضافہ کرتے ہیں۔“

برطانوی کلونیل تاریخ اور ہندستانی تاریخ بڑے اور چھوٹے سماجی و سیاسی ذہانچوں کے درمیان باہمی روابط کے اتنے مقامات رکھتی ہے کہ انھیں صورت حال کو اچھی طرح سمجھنے میں ہماری مدد کرنا چاہیے۔

اس اہم مقام سے عزیز، 1880 کے احتجاج میں شامل مختلف گروہوں کے درمیان نازک تعلقات کا جائزہ لینے کے لیے 1887 میں ہونے والے کامگریں کے مدراس سیشن کی طرف رجوع ہوا۔ سرگرم کارکنوں میں اس نے پی آئند چارلو، ایس سمراغنیا آئیز، جی سبرا غنیا آئیز، سالیم راماسوای مدلیار، ایم دیر راگھون اچاری اور کچھ دوسرے لوگوں کے نام گنائے۔ ان میں سے ہر ایک مدرسہ شہر کے مغربی تعلیم یافت افراد کے کسی نہ کسی گروپ سے تعلق رکھتا تھا۔ اس سیشن میں ایک اور قابل شناخت مفاد مفصل کی کاروباری توتوں کا تھا۔ اس میں کروڑ پی صنعت کار، بیلاری کے سجاپتی مدلیار بھی شامل تھے جو اپنی مقدمہ بازی اور سماجی کاموں کے ذریعے شہر سے قرضی رابطہ رکھتے تھے۔ فہرست میں مدرسہ شہر کے رسوخ و اختیار والے بڑے ہندستانی تاریخ

افراد اور صوبے کے کئی متمول ترین زمیندار اور کتابوں کے شکر آچاریہ اور دھرم پورم  
کے پنڈارا ساندھی جیسے نہ ہی رہنا بھی شامل تھے۔

”بہت دلچسپ“ پر دیپ نے کہا۔

جنوبی ہندستان کے اکثر مسلمان معززین نے مدراس سیشن کی حمایت کی۔  
67 مسلمانوں نے اس میں شرکت کی، جن میں مدراس شہر کی بادشاہ کی متاز ایرانی فیصل  
اور تجور کے کاگریں اجنبی ٹینگا پشم کے مارکیٹر مسلمان بھی شامل تھے۔ فرقہ وارانہ  
تتشیم سے، جس نے بعد کو صوبائی اور قومی سیاست کو نکلوے کر دیا، 1880 میں  
بھی کاگریں اتنی ہی غیر متعلق تھی جتنا کہ وہ مقامی سیاست کے اکثر پہلوؤں سے ہمیشہ  
ہمیشہ غیر متعلق رہی تھی۔“

”very interesting“ اپنے دوست کی حمایت کرتے ہوئے جگ موہن نے

دہرا لایا۔

1887 کی مدراس کاگریں اس پریشانی کا سیاسی نقش فراہم کرتی ہے جس  
میں مقامی سیاسی حلقہ ہائے انتخاب کی حدود کھپھی ہوئی تھیں اور وہ لکریں بھی دکھائی  
گئی تھیں جو ان طقوں کو راجہدھانی سے جوڑتی تھیں۔ بڑھتی ہوئی سرکاری رادھلت کے  
خلاف کاگریں نے صوبے کے اکثر اہم سیاسی عناصر کی نمائندگی کی۔ چونکہ حقیقتاً ہر  
دیکی سیاسی قوت نے حکومت کے کچوک محosoں کے ساتھ اس لیے ہر اہم سیاسی عصر  
نے کاگریں کے مطالبات کی حمایت کی۔

یہ یاد رہے کہ یہ خیالات دوسرے لوگوں کی تخلیقات سے اخذ کیے ہیں، اس  
لیے میں مدراس پریشانی کے بارے میں اتنا ہی جانتا ہوں جتنا تم ایسین کی خانہ جنگی  
کے بارے میں جانتے ہو۔

”اس ستائش کا شکریہ“ عارف نے کہا ”کون کہتا ہے کہ ہم نے جzel فرائکو  
کے بارے میں نہیں سنا ہے؟ کیا پنڈت جی نے اسپیش سول وار پر رائے زنی نہیں کی  
ہے؟“

”ہاں“ پر دیپ بول پڑا ”23 جون 1838“ کو نہرو نے کہا تھا کہ گاندھی جی اور کامگر لیں ایک ریپبلکن اسین کی حمایت کرتے تھے۔ 12-10 ار مارچ کو منعقد ہونے والے تری پوری سیشن میں کامگر لیں نے برطانوی خارجہ پالیسی کو نامنور کر دیا جس کا نتیجہ اسین کی حکومت کو تسلیم کرنے کی شکل میں نکلا تھا۔

”اب جب تم نے نہرو کا ذکر کیا ہے تو آؤ ہم اب الہ آباد چلیں۔ پنڈت جی کے وطن۔ یہاں کامگر لیں بہت سے مقامی لیدروں کے لیے بنیادی طور پر ایک ضمنی تنظیم تھی۔ اس سے ان کا تعلق مقامی اور برائے نام کل ہند تنظیم اور تمناؤں اور خواہشوں سے تھا اور انہائی محدود مقامی اور فرقی مقاصد سے تھا جو پنجی سطح کی سیاست سے لیے گئے تھے اور جو چیز تحسیں بھولنا نہیں چاہیے وہ ہے سرپرست اور ماخت کے باہمی رشتے کی توانائی اور اس سے ملک سیاسی رشتہوں کی دوسری اقسام کی کمزوری۔ الہ آباد میں سب سے زیادہ اثر و اختیار رکھنے والے لوگ تھے امیر ساہو کار اور معمولی تاجر۔ ان کے آسامیوں میں ملا، پنڈت، پادری، وکلاء اور دوسرے لوگ تھے جو خاندانوں میں رسم و رواج اور ان کی سماجی و سیاسی حیثیت کو برقرار رکھنے کے لیے کام کرتے تھے۔ ان کے علاوہ اخبار نویس اور صاحب علم ہوتے تھے جو اپنے آپ کو تذکرہ نویسوں اور مشہری کا کام کرنے والوں کی حیثیت سے شہر کے بڑے بڑے اور اثر و اختیار رکھنے والوں سے وابستگی رکھتے تھے۔ کبھی کبھی اس ربط و ضبط کے پیچھے مذہبی اور سیاسی منصوبوں میں اعانت حاصل کرنے کی توقعات بھی ہوتی تھیں۔“

عزیز نے ایش ٹرے کی تلاش میں کتابوں اور اخباروں کے ایک ڈھیر کو ایک طرف کھکھاتے ہوئے اپنی بات جاری رکھی۔

”مجموعی طور پر، اپر انٹیا میں ابتدائی نیشنلزم کو، نوکر شاہی میں تبدیلیوں کی مخالفت میں متحرک گورنمنٹ سروس میں خود غرضانہ مفادات کی بہکی سی آمیزش کی حیثیت سے دیکھا جاسکتا ہے۔ یہاں پر میں ایک انتہا بھی کرتا چلوں۔ ان وسیع تبدیلیوں کو اگر معین کر بھی لیا جائے یہ پھر بھی ثقافتی تاریخ کے عام اصولوں کے مقابلے میں، اہم مقامی گروہوں کے خصوصی سماجی روایوں کی اصطلاح میں ہوں گی۔“

”تم میں ایک کو جس نے ملکت میں کچھ وقت گزارا ہے، میوپل سیاست میں اپنے مل مفادات اور نیشنلٹ دلوں کے مابین بنیادی اختلاف کے بارے میں جانے کی خواہش ہو گی“ عزیز نے جگ موہن کی طرف غور سے دیکھتے ہوئے کہا ”میرا خیال ہے کہ یورپیں اور دیسی مفادات کا اختلاف، انہیں نیشنلٹم کی خود اور فروع کی توضیح میں مرکزی عصر ہے۔ ایک بار جب اس کے نظریات اور اس کی تنظیم راج کی راجدھانی میں طے ہو گئی تو پھر اس نے دوسرے شہروں اور بستیوں پر اثر انداز ہونا شروع کیا۔ اگرچہ ہر شہر اور بستی میں تحریک کو عموماً مقایی اتحاد اور مقایی مخالفتوں نے شکل دی۔“ جگ موہن نے سوال کیا ”آخر ملکتے کو ہندستان کی بولفارمی اور تنوع کا نمونہ کیوں سمجھا جاتا ہے؟ ہارڈنگ نے 1911 میں دارالسلطنت دہلی میں کیوں منتقل کیا؟“

”مجھے نہیں معلوم“ عزیز نے اس کے سوال سے کسی قدر صرف نظر کرتے ہوئے کہا ”چلو ہم وقت کے پھیلاؤ کو پڑ کریں اور ناگپور چلیں۔ سنترل پر اونس اور برادر کی راجدھانی۔ یاد رہے کہ یہی وہ شہر ہے جہاں 1877ء میں پارسی تاجر جشید جی ناما نے Empress Mills قائم کیا تھا۔ صوبائی حکومت یہیں تھی، صوبے کے متاز تعلیمی ادارے (ہسلوپ اور موریس کالج) یہیں تھے، بڑے اخبار، مراثی ہفتہ دار، مہاراشٹر اور ایک اگریزی روزنامہ ’ہٹ واد‘ بھی یہیں سے لکھتے تھے۔ اپنے ستروں کے لیے مشہور اسی ناگپور میں دسمبر 1920ء میں ایک تاریخی اجتماع ہوا تھا۔

عزیز نے گاندھی کے بارے میں مزید تفصیلات فراہم کیں۔

مہاتما 19 دسمبر کو ناگپور پہنچ یہاں ان کا سامنا دس ہزار کے ایک مجھے سے ہوا۔ انہوں نے طالب علموں، عورتوں اور آل انبیا یورس کانفرنس کو خطاب کیا۔ پھر انہوں نے این سی کیلکٹر کی قیادت میں جمع ہونے والے ہلک کے حامیوں کو الگ تھلک کیا اور کانگریس سیشن کے لیے اپنے لوگوں کو جمع کیا۔ یہ واقعہ اہم اس لیے ہے کہ اس نے عدم تعاون کے ایک نئے مرحلے کا آغاز کیا، کانگریس کے اندر قوت و اقتدار کے توازن کو بدلا اور گاندھی جی کی سیاسی آمد کو ملکم کیا۔ سنترل پر اونس کے چھ کشتر نے تمام سیاسی لیڈروں اور عام حامیوں پر گاندھی جی کے اثر و رسوخ کے

یکساں غلبے کا ذکر کیا ہے۔ وہ بغیر کسی ترمیم و تنقیح کے اپنی طے کی ہوئی پالیسی کو لے کر چلنے والے اور وقت کے آدمی تھے۔ ناگپور کے اعتدال پسندوں کی کسی نے نہ سنی، جی ائیں کھاپردے اور بی ایس مونجے کی قیادت میں انہاپنڈ مخالفین ایک کنارے کیے گئے۔ مدن موہن مالویہ کی سعی بے شر رہی، جناح کا کوئی اثر نہ ہوا، لاچت رائے ڈگنگائے اور پھر خاموش ہو گئے۔

چپاران میں اپنی ابتدائی کھوج اور اپنے تجربات کے بعد سے انہوں نے کامگریں کی تاریخ پر اپنا نشان ثبت کرنے کے لیے ایک طویل مسافت طے کی۔ روٹ بل کے خلاف ان کی ستیہ گرہ کامیاب تھی، بالکل اسی طرح جس طرح اپنے عدم تعاون کے پروگرام کو طاقتور علاقائی لیڈروں اور گروہوں سے منوانے میں ان کی پر عزم کوششیں کامیاب ہوئی تھیں۔ یہاں پر میں یہ بھی بتا دوں کہ جہاں جہاں ستیہ گرہ ہوئی تھی وہاں وہاں مہینوں سے بارود سوکھ رہی تھی، گاندھی جی کی مہم نے چنگاری کا کام کیا اور آگ لگ گئی۔ بنیادی اشیا کی قیتوں میں اضافے کے علاوہ انفلوئزا کی دبائے لاقبوں لوگوں کی جانبیں لے لیں۔ بامہے میں میں پہلی بڑی اسٹرائک 1918-19 میں ہوئی، دوسرے الفاظ میں روٹ ایکٹ کی پیدا کی ہوئی بے اطمینانی بہت سے ان مصائب کی کسوٹی بن گئی جو بصورت دیگر طاق نیاں کی زینت بن جاتے۔

پر دیپ کو جھنجڑاہٹ تھی، جگ موہن بے میں تھا، انھیں عزیز بھائی کے بیان میں کوئی بات غائب محسوس ہو رہی تھی۔

”ہم اس وقت کس کے بارے میں بات کر رہے ہیں؟“ پر دیپ نے کھڑکی سے باہر دیکھتے ہوئے کہا ”روٹ ستیہ گرہ کیا تھی؟“ اس نے ایک گہری سانس لی، ”ہم نے عدم تعاون کے بارے میں کچھ نہیں سنا ہے۔“

عزیز کے ماتھے پر بھی شکن پڑی، ”روٹ کمیٹی نے“ اس نے جواب دیا ”حکومت کو انقلابی سرگرمیوں کی سرکوبی کرنے کے لیے من مانی گرفتاریاں کرنے اور فوری سزا میں دینے کا اختیار دے دیا۔ چنانچہ فروری 1919 میں امیریل لیجسلیٹیو

کاؤنسل میں ایک بیل پیش ہوا اور اس بیل کے ہندستانی اراکین کی شدید خلافت کے باوجود پاس ہو گیا۔ رولٹ ایکٹ کے خلاف ستیگرہ شروع کرنے کے اپنے فیصلے سے گاندھی جی نے واکرائے کو 24 فروری کو مطلع کیا۔ ستیگرہ کی مهم انحصار نے لکھا، "سیاست میں عظیم تبدیلیاں لانے اور اخلاقی قوت کو اس کا کھوبیا ہوا مقام واپس دلانے کی کوشش ہے"۔ دو دن بعد اپنے ہم وطن سے اس میں شامل ہونے کے لیے کہا گیا۔ 6 اپریل کو سارے ہندستان نے ایک سرے سے دوسرے سرے تک، تمام شہروں اور گاؤں نے حکمل ہڑتاں کی۔

حکومت بہر حال گاندھی کو لاتجہ عمل طے کرنے کی اجازت دینے والی نہیں تھی۔ 13 اپریل 1919 کو گولڈن نیپل کے شہر امرتر میں یقینیت گورنمنٹ ڈائریکٹ کے استبدادی اقدام کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے مجھے لوگوں پر جزل آر ای جی ڈائریکٹ نے اپنے فوجیوں کو گولی چلانے کا حکم دیا۔ سرکاری تحقیقی کے مطابق مرنے والوں کی تعداد 379 تھی اور زخمی ہونے والوں کی تعداد 1337 تھی۔ مجھے شہر ہے کہ اصل تعداد اس سے کہیں زیادہ تھی۔ ملک کی بے حرمتی ہوئی تھی، جلیان والا باع نے سارے ملک میں ایک آگ لگا دی۔ نیگور نے اپنے نائب ڈب کے خطاب کو واپس کر دیا۔ ایڈوں مونیکو نے امرتر قتل عام کی تحقیق کے لیے ایک کمیٹی بنائی، کامگریں نے بھی ایک ایسی ہی کمیٹی مقرر کی۔ پارلیمنٹ میں اکثریت نے ڈائریکٹ کے حق میں دوست دیا۔ اس سے تحقیق کے اظہار کے طور پر چندے کی ایک بڑی مہم چلائی گئی۔ ہنر کمیشن کے سامنے گواہی دیتے ہوئے ڈائریکٹ نے کہا:

سوال: جب بارہ نج کر چالیس منٹ پر اس سوچی کمپنی مینٹ کی تھیں خبر ملی، تو تم نے اسی وقت فیصلہ کر لیا کہ اگر جلسہ ہوا تو تم وہاں جا کر گولی چلاوے گے؟

جواب: جب پہلی دفعہ میں نے ساکہ وہ لوگ آرہے ہیں اور انکھا ہو رہے ہیں تو پہلے تو مجھے یقین ہی نہیں آیا کہ وہ واقعی آرہے ہیں، لیکن اگر وہ میرے حکم کی خلاف درزی کرنے آرہے تھے اور اس ساری کارروائی کے باوجود جو میں نے اس صحیح کی تھی وہ جلسہ کرنے والے تھے تو میں نے طے کر لیا تھا

کہ میں فوجی صورت حال کو بچانے کے لیے فوراً گولی چلاوں گا۔ وہ وقت آگیا ہے جب ہمیں ذرا بھی توقف نہیں کرنا چاہیے۔ اگر میں تاخیر کرتا تو میں کو رٹ مارشل کی سزا کا مستحق قرار پاتا۔

سوال: فرض کرلو کہ راستہ ایسا ہوتا کہ مسلح گاڑیاں وہاں تک جا سکتیں تو کیا تم مشین گنوں سے فائزگ کرتے؟

جواب: میرا خیال ہے، غالباً ہاں۔

سوال: اس صورت میں مجرموں و مہلوکین کی تعداد بہت زیادہ ہوتی؟

جواب: جی ہاں

سوال: اور تم نے مشین گنوں سے فائزگ صرف اس لیے نہیں کی کہ وہ وہاں پہنچ نہیں سکیں؟

جواب: میں جواب دے چکا ہوں۔ میں نے کہا ہے کہ اگر مشین گنیں وہاں ہوتیں تو امکان اسی کا ہے کہ میں نے ان سے فائز کیا ہوتا۔

سوال: سیدھے مشین گنوں سے؟

جواب: مشین گنوں سے

سوال: تم نے اپنی رپورٹ میں جو کچھ لکھا ہے اسے دیکھ کر میرا عام تاثر یہی ہے کہ اس ایکشن کو لینے میں تمہارا اصل مقصد خوف و دبشت پیدا کرنا تھا؟ یہیں تم کہتے ہو، یہ مجھے کو ہاغوش کرنے کا سوال نہیں تھا بلکہ ان پر ایک اخلاقی اثر ڈالنا تھا۔

جواب: اگر انہوں نے میرے احکامات کی خلاف درزی کی تو اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وہاں قانون کی اعلانیہ نافرمانی تھی، وہاں اس سب کے بچھے میرے تصور سے کہیں زیادہ سمجھیدہ بات تھی۔ یہ لوگ باغی تھے اور میں ان پر پھول نہیں برسا سکتا تھا۔ اگر انہوں نے حکم عدالتی کی تو وہ مجھ سے لڑنے آئے

تھے اور مجھے انھیں سبق سکھانا تھا۔

سوال: میں سمجھتا ہوں کہ یہ ایکشن لینے میں تمہارا مقصد خوف و دہشت پیدا کرنا تھا؟

جواب: آپ اسے جو چاہے تام دیجیے، مجھے انھیں سزا دینا تھی۔ فوجی نقطہ نظر سے میرا مقصد وسیع پیانے پر ایک عام اثر ڈالنا تھا۔

سوال: خوف و دہشت صرف امرتر کے شہر میں نہیں بلکہ پورے پنجاب میں؟

جواب: جی ہاں، سارے پنجاب میں، میں ان کے حوصلوں کو پست کرنا چاہتا تھا۔ باغیوں کے حوصلوں کو۔

”کیا یہ سب“ عارف نے دریافت کیا ”کلونل سمجھ کی نمائندگی کرتا ہے؟“  
”میرا گمان یہی ہے“ عزیز نے جواب دیا۔

”کیا اب ہم عدم تعاون کی تحریک پر بات کریں گے؟“

”کیوں نہیں اس عوای شورش و بے اطمینانی کے بارے میں تم پنجاب کی غلطیوں اور خلافت کے معاملے میں مسلمانوں کی تشویش کو ذہن میں رکھے بغیر سوچ بھی نہیں سکتے ہو۔ ترکی کا خلیفہ رسول کا واسکرانے اور مقدس مقامات کا محافظ، یہی وجہ ہے کہ ہر بار جب ترکی کسی مصیبت میں پھنسا، مسلم دانشوروں کے ایک جلتے نے اس کی خیر و عافیت کی دعائیں مانگیں۔ یہی کچھ 19-1918 میں ہوا جب پہلی عالمی جنگ میں ترکی کی خوب خبری گئی اور وہ خاصا مجنوح ہوا تھا۔ مارچ 1919 میں ایک خلافت کمیٹی قائم کی گئی، ساتھ ہی ملک بھر میں احتجاجی جلے ہوئے۔ گاندھی جی نے مسلمانوں کو یقین دلایا کہ ہندستان، بحیثیت بھروسی ان کی اس حق بجانب جدوجہد ہیں ان کے ساتھ ہے۔ ان کے نزدیک خلافت کا سوال اہم ترین تھا۔ رولٹ ایکٹ کی منسوخی سے بھی زیادہ بڑا اور اہم کیوں کہ یہ لاکھوں مسلمانوں کے مذہبی احساسات پر اثر انداز تھا۔ ۱۴ مئی 1920 کو شائع ہونے والی امن کی شرائط ان کی شرکت پر منحصر تھیں۔ انہوں نے اعلان کیا کہ مسلمانوں کو نگائے گئے رخموں کو بھرنے کا واحد اور موثر علاج

عدم تعاون ہے۔ ایک معتبر ہندو کی حیثیت سے انھیں اس آزمائش کے موقع پر ان کے ساتھ کھرا ہونا تھا۔“

جگ موہن جذبات سے عاری بیٹھا رہا مگر پردویپ نے حرمت کا اخبار کیا ”یہ حرمت ناک ہے، ایک سیکولر تنظیم کا ایک قوی لیڈر ایسا کیوں کر سکتا ہے؟ میں نے پان اسلامزم اور جمال الدین افغانی کے بارے میں سنا ہے۔ میں یہ بھی جانتا ہوں کہ روئی گھس پینے سے اچھیریل مفادات کے تحفظ کی خاطر مسلمانوں کی وقارداری کو یقینی بنانے کے لیے برطانیہ نے 1857 میں ترکی دوست جذبات کو استعمال کرنے کی کوشش کی۔ میرا سوال یہ ہے کہ ترکی نکلوے نکلوے ہوتا ہے یا نہیں، میرے مسلمان دوستوں کے لیے کیا یہ واقعی اہم تھا؟ میں محسوس کرتا ہوں کہ اسلامیت پسندوں نے پان اسلامک جوش و خروش کو دانتہ ہوا دی اور گاندھی جی ان کی اس چال کو سمجھنے سے قاصر رہے۔

انپی آنکھیں بند کرتے ہوئے عزیز نے کہا ”ہاں پردویپ، کامگریں کے جلوں میں ایسے مشکوک شہباد بڑے چیانے پر ظاہر کیے گئے، مگر گاندھی جی نے اپنے ساتھیوں کی ایسی تقدیروں کو تکمیر نظر انداز کیا، کیوں؟ ان کے سامنے مقصد تھا مسلمان لیڈروں سے تعلقات پیدا کرنا، انھیں قوی تحریک میں لانا اور ہندو مسلمان اتحاد کو مضبوط کرنے انجھوں نے کہا، ان کے دکھوں میں حصہ بیانا ان کا فرض تھا۔ بہر حال، آزمائش کے وقت وہ ہندو مسلم اتحاد کی بات نہیں کر سکے اور اس خیال کو عملی جامہ نہیں پہننا سکے۔“

انپی کرسی پر تیک لگاتے ہوئے اور چہرے پر ایسی سنجیدگی طاری کیے ہوئے جیسی پردویپ اور جگ موہن نے پہلے شاید ہی کبھی دیکھی ہو، عزیز نے کہا ”ایک دوسرے مجمع کے سامنے گاندھی جی نے اعلان کیا کہ قوم کے چار اعضا میں سے اگر کوئی ایک عضو زخمی ہو جائے تو عوام اس کی طرف سے بے توجہ نہیں رہ سکتے۔ اسی لیے انھوں نے ہندوؤں سے اپنے آپ کو اپنے مسلمان بھائیوں سے جوڑنے کی ترغیب دی۔ خود ان کا فعل ڈینا کو یہ دکھانے کے لیے تھا کہ اپنا کا مطلب کیا ہے اور

ہندوؤں اور مسلمانوں کو متحد کرنے کے لیے تھا۔ بالآخر انہوں نے کامگریں سے مشورہ کیے بغیر عدم تعاون کی تحریک کا آغاز کر دیا۔ خلافت ایمان و ایقان کا معاملہ تھا اور ایمان و ایقان کے معاملات میں اکثریت کے قانون کی کوئی جگہ نہیں ہوتی۔

”پردیپ تم مطمئن ہو؟“

”مطمئن ہوں مگر قائل نہیں ہوا ہوں۔“ اس نے جواب دیا۔

اب میں جو کہہ رہا ہوں اسے جلی حروف میں لکھ دو۔ پردیپ، سب سے پہلے تو یہ کہ میں نے اپنی طبیعت کے خلاف، خلافت تحریک سے متعلق تمام معاصر تاریخی مواد پڑھا تاکہ میں آئینہ یا لوچی کو اپنے تجزیے کے مرکز میں لا سکوں۔ میں تحریکی توجہ ایسے مسلم گروہوں کی موجودگی کی طرف مبذول کراؤں گا جنہوں نے اپنی روایات میں وہ نظریاتی سرمایہ پایا جس نے انھیں اپنے عقائد اور قومی تحریک کے مابین فرق کے احساس کو ختم کرنے کے لائق بنایا۔ یہ بات صرف حکیم اجمل خاں، ڈاکٹر مختار احمد انصاری اور مولانا آزاد ہی کے بارے میں صحیح نہیں تھی بلکہ یہ دوسرے بہت سے افراد اور گروہوں پر بھی صادق آتی تھی۔

”مشکریہ“، پردیپ نے کہا۔

”میں نے بات ابھی ختم نہیں کی ہے۔ عمومی سے خصوصی کی طرف بڑھتے ہوئے میں اپنے طالب علموں کو بتاتا ہوں کہ خلافت کی سرگرمی، اپنے اسلامک رجحان کے باوجود، کلوںیں ازم کے خلاف ہونے والی عام جدوجہد میں مدغم ہو گئی۔ یہی وجہ ہے کہ عموماً کامگری کی جماعتیں، والمعیریوں کے گروپوں، کسان سمجھاؤں اور ہوم روں لیگوں وغیرہ سے الگ خلافت کمیٹیوں کی شناخت مشکل ہوتی تھی اور یہی وجہ تھی کہ متعدد علاقوں میں کسان بے چینی ان کے پروگراموں سے منسلک ہو گئی۔ خلافت، کسان ایکتا اور سوراج جیسے الفاظ کی مدد سے گاندھی جی نے عموم کے ذہنوں میں، ابھے لیدروں کی رہنمائی میں ایک بہتر دنیا کو وجود میں لانے کے تحلیل کو بھا دیا۔“

”کیا یہ صحیح ہے؟“ پردیپ نے کسی قدر بے یقینی کے ساتھ پوچھا۔

”ہاں ہاں، بہت سی جگہوں پر کسانوں کو یہ یقین تھا کہ موجودہ سوراج جلدی ہی قائم ہو گا اور ان کی اقتصادی نجات، ان کے عقیدے، خلافت اور مسلم دنیا کے مفادات کی بقا میں مضر ہے، ٹکلیوں اور بازاروں میں عام آدمی کا گریس اور سوراج اور پنجاب اور ترکی میں ہونے والے واقعات کے بارے میں بات کرتا تھا، مگر دیہی علاقوں میں لفظ خلافت سے بڑا عجیب و غریب مطلب لیا جاتا تھا۔ لوگ سمجھتے تھے کہ یہ لفظ اردو کے لفظ اختلاف سے نکلا ہے جس کے معنی اختلاف اور مخالفت کے ہوتے ہیں، چنانچہ انہوں نے اس کے معنی حکومت کے مخالف ہونے کے لیے۔

”یہ بہت دلچسپ ہے“ پر دیپ نے کہا۔

”میں سیاست میں مذہب کو داخل کرنے کے خلاف ہوں“ عزیز نے اے بتایا۔ یقیناً اس خلافت کے بارے میں جناح کے موقف کو پسند کرتا ہوں، لیکن تحریک کی تواتائی، اجتماعی زندگی کے حسن کے اظہار کی اس کی صلاحیت میں پہاڑ ہے، یہ نئے فیشن کے شرائیں مقررین کے پیدا کیے ہوئے اضطراب میں نہیں بلکہ سمجھیدہ نجات کی شدت میں ہے۔ اپنی ہزار سالہ تلاش و جستجو سے سرشار خلافت کے لیڈر 1919-21 مسروور خوش امیدی سے شرابور۔

بھار کے ایک چھوٹے سے گاؤں میں پیدا ہونے والے جے پرکاش نرائیں اس زمانے کے ان ہزاروں نوجوانوں میں سے ایک تھے جو:

آندھی میں پیسوں کی طرح ہوا میں تھے اور تھوڑی دیر کے لیے آسمان کی بلندیوں کو چھوٹے گئے تھے۔ ایک ظیم خیال کی آندھی میں آسمان سے باتیں کرنے کے اس مختصر سے تجربے نے ان کے داخلی وجود پر اپنے نشان ثبت کیے جو وقت اور حقیقت کی بد نسبتی کی واقعیت کے بعد باقی نہیں رہے۔

اگرچہ ان کی توقعات پارہ پارہ ہو چکی تھیں اور ان کے بیرونیوں (حبابیوں) کی

محبوں تو اپنی نے فرقہ وارانہ جگہوں کی شکل میں اپنے نکاس کا راستہ ڈھونڈ لیا تھا، لیکن تحریک خلافت کے اہم اراکین اس یقین میں بتا رہے کہ بہت دن نہیں ہوئے جب ایک انتہائی اہم واقعہ ہوا تھا اور یہ کہ ان کے ملک کی تاریخ میں قوت و اقتدار کا ایک لمحہ آیا تھا، لمحہ اتنا قریب اتنا قریب کہ گویا ان کی ممکنی میں۔

عارف یہ جانتا چاہتا تھا کہ عزیز نے علماء کے روپ کے بارے میں بات آخر کیوں نہیں کی۔

”میں اس موضوع پر تفصیلی بات نہیں کرتا چاہتا ہوں۔“ اور پھر عزیز نے دھمکے سروں میں اضافہ کیا۔

”ترکی اور مقدس مقامات سے متعلق مسلم تشویش میں خلا مرکزی حیثیت رکھتے تھے۔ انہوں نے خلافت کے تصور پر اپنے پیروؤں کو جوش دلایا، خارجی اور داخلی دشمنوں کے خلاف لڑائی میں حقیقی اسلام کا پرچم لہرایا اور انہیں کلوپل خوابشات کو جواز عطا کرنے اور انھیں مجتمع کرنے کی غرض سے اسلام کے ثقافتی اور دانشورانہ وسائل کو استعمال کیا۔ ان حضرات کی جذباتی لگن اور ان کا جوش و خروش زیادہ واضح طور پر یہ دیکھتے میں ہماری مدد کرتا ہے کہ اسلام نے سیاست میں کیا کیا کردار ادا کیے اور ساتھ ہی دوسری دہائی میں اسلام کے ثقافتی اور سماجی تصورات کے نفاذ کے متعدد طریقوں کا احساس دلاتا ہے۔“

”یہ مشکل موضوع ہے“ جب موہن نے اظہار خیال کیا ”تم تو مہربانی کر کے عدم تعاون کی تحریک سے متعلق گفتگو جاری رکھو۔“

گاندھی جی نے عدالتوں، انگریزی سامان، حکومت کی امداد سے چلنے والے تعلیمی اداروں، اسمبلی اور صوبائی کاؤنسلوں کے انتخابات کے بایکاٹ اور اعزازات و انعامات کو واپس کر دینے کی اپیل کی۔ عزیز نے وضاحت کی ”ان کی اپیل پر کچھ جگہوں پر لوگوں نے لبیک کہا مگر ہر جگہ نہیں۔ لیے جس لیٹیشن کاؤنسل کے انتخابات کا جو ناپور کا انگریس کے انعقاد سے ذرا پہلے ہوئے تھے بایکاٹ ہوا، خصوصاً مسلم حلقة ہائے

پر دیپ کو حیرت نہیں ہوئی۔ وہ جانتا تھا کہ لکھتے اور ناگپور میں گاندھی جی کی کامیابی مسلمانوں کی زبردست موجودگی کی وجہ سے تھی۔ عزیز نے بہر حال مسلمانوں کی کانگریس سے دوری اور اس کے خلاف مہم چلاتے ہوئے سید احمد خاں کا بھی حوالہ دیا تھا۔

پر دیپ ذہن میں یہی خیالات لیے ہوئے گھر گیا۔

یہ تینوں اس کے بعد کتنی ہفتوں تک مل نہ سکے۔ جگ موہن اپنے پچا بجے الیں گریوال سے ملنے گیا جو جنگ پورہ میں اپنے نئے مکان میں مزے سے رہ رہے تھے۔ گریوال ماما کی، بستی میں لوگ انھیں اسی طرح پکارتے تھے، اوکھتے ہوئے ریلوے اسٹیشن کے قریب نظام الدین ایسٹ میں ایک دکان تھی۔ اکثر جب سیٹی دیتی ہوئی کوئی ٹرین وہاں سے گزرتی تو ان کے اندر سیالکوٹ میں اپنے دوستوں سے ملنے کی خواہش بیدار ہو جاتی اور وہ ٹرین پر سوار ہو جاتا چاہتے۔ پاکستان جانے والی ٹرین میں ایک سیٹ۔ ہی ان کی آرزو تھی۔ جب کبھی نظام الدین کی بستی سے ان کا گزر ہوتا، خصوصاً عید اور بقرعید کے موقع پر، تو انھیں وہ تمام تقریبات اور جشن یاد آجائے جن میں وہ شریک ہوئے تھے، انھیں پڑوس کے بچوں نازی، شمینہ اور سیمر کو تھنے اور عیدی دینا بھی یاد آتا، سیالکوٹ میں اپنے سب سے اچھے دوستوں، اللہ بخش اور نور محمد کے گھر پر ازاں ہوئی ضیافت کی یاد بھی انھیں حسین ماضی میں پہنچا دیتی۔

عزیز حرم کے زمانے میں عمونا جلالی جانتا تھا مگر اس سال وہ نہیں جا رہا تھا، اس کی بینی کسی اہم مقابلے کے امتحان کی تیاری کر رہی تھی اس نے بھی سوچا کہ وہ اس زمانے میں کچھ پڑھ لے۔ اس کے علاوہ اسے اپنے کچھ دوستوں کی میزبانی بھی کرتا تھی جو لکھنؤ کے حرم دیکھنے کے مشتق تھے۔ ان لوگوں کا اس کے پاس کم از کم پندرہ دن رہنے کا ارادہ تھا۔



## چھٹا باب

میں وہ طریقہ سمجھنا چاہتا ہوں جو سیاسی معاشرات میں میری قوم نہیں میرے ملک کے سارے باشندوں کو اختیار کرنا چاہیے..... اب فرض کرو کہ سارے انگریز اور ساری انگریزی فوج، اپنی ساری توجیہیں، بندوقیں اور اپنے بہترین ہتھیار اور اپنی ہر چیز لے کر ہندستان چھوڑ دیں، تب ہندستان کا حکمران کون ہو گا؟ ان حالات میں کیا یہ ممکن ہو گا کہ دو قویں، ہمズن اور ہندو ایک تخت پر بینصیس اور اختیار و اختیار میں مساوی رہیں؟ یقیناً نہیں۔

(میرٹھ میں سید احمد خاں کی تقریر 14 ماہر 1888)

تمانندیوں میں، وہ چاہیے راست ہوں یا بالواسطہ، مسلمانوں کی حیثیت اور ان کے اڑ و رسوخ پر اثر انداز ہونے والے تمام دوسرے طریقوں میں مسلم کیونتی کو جو مقام دیا جائے وہ صرف ان کی عددی حیثیت ہی کے مطابق نہیں بلکہ ان کی سیاسی اہمیت اور ایمپائر کے تحفظ میں ان کی دین اور ان کی اعانت کے بعدر ہوتا چاہیے۔

(مسلم ایڈرس نومنٹو، کیم اکتوبر 1906)

لکھنؤ میں پٹاخوں کے دھماکے اور شاہ نجف کی مسجد میں موزن کی زوردار اور صاف آواز حرم کے متبرک مہینے کے آغاز کا اعلان ہے۔ لکھنؤ والے اگلے دس دن

انتہائی سخیدگی اور وقار سے گزاریں گے اور ان اسلامی اصولوں سے اپنی مصلحت اور استوار عقیدت کا اعادہ کریں گے جس کی خاطر امام حسین اور ان کے 72 ساتھیوں نے دریائے فرات کے کنارے اپنی جانیں دے دی تھیں۔ یہ لوگ ایک بار پھر، اپنے تحمل میں، کربلا کے جیالے مردوں اور جری عورتوں کے درد اور ان کے مصائب کا تجربہ کریں گے۔

ماہ محرم کی پہلی تاریخ آتے ہی لکھنؤ میں زندگی جیسے نہبہ جاتی ہے۔ خوشبو اور تمباکو کی دکانیں سنان ہو جاتی ہیں، تجارت میں وہ تیزی نہیں رہتی، سارے کاروبار ست پڑ جاتے ہیں، امین آباد اور نجاس کی بازاروں کا شور ختم ہو جاتا ہے چہل پہل اور بھاگ دوڑ ختم جاتی ہے۔ جیسے کسی نے لکھنؤ کا جوش و خروش چھین لیا ہو۔ ایک شیعہ میر حسن علی سے بیاہی ایک انگریز خاتون نے جو 1820 میں لکھنؤ میں رہتی تھیں ایک وسیع پیانے پر آباد، دوسرے شہروں کی طرح پر شور اور ہنگامہ خیز لکھنؤ کا موازنہ ایسے گھبرے ننانے سے کیا تھا۔

آرام، عیش اور سہل پسندی قصہ پاریس ہو جاتی ہے۔ خواتین، بیباں تک کر نوبیاہتا دلھنوں نے بھی اپنے زیورات رکھ دیے، رنگین کپڑے تہہ کر دیے گئے، چوڑیاں اتار ڈالی گئیں۔ چارپائیاں اور تخت ہٹا دیے گئے۔ اس کے بجائے، عورتوں نے وہ چاہے جس طبقے کی بھی ہوں کھجور کی چنائی یا سادے سے فرش پر سونا شروع کر دیا، مرد، سفید انگر کھے یا گھرے رنگ کی اچکنیں پہننے گے۔ غزل کی بڑی بڑی محفلوں کے عادی اور رسیا شعرانے مرثیے اور سوز لکھنے شروع کر دیے۔ ان کے سر پرست راجاؤں لور نوابوں نے تفریحات ترک کیں اور ایک لفڑی زندگی گزارنے لگے۔ ان کے مخلوں، ان کی حولیبوں اور ان کے قلعوں پر، محرم کے دوران ایک سو گوار فضا چھا گئی۔

چوک میں طوالوں نے اپنے ساز، اپنے گھنٹہ و اور اپنی پاٹلیں اٹھا کر رکھ دیں۔ امراؤ جان ادا کی خانم، لکھنؤ میں دوسری طوالوں کے مقابلے میں کہیں ہڑے بیکانے پر امام حسین کی یاد مناتی تھیں، عزاخانے کو پرچھوں، جھنڈیوں، فانوسوں اور ہنڈوں سے سجا لیا جاتا تھا۔ وہ خود بھی اتنی ماہر سوزخواں تھیں کہ اچھی اچھی پیشہ ور

سوخاں خواتین کی ان کے سامنے سوز پڑھنے کی بہت نہیں ہوتی تھی۔

شہر کے سیاہ پوش مرد و زن، اپنے روزمرہ کے کاموں کو چھوڑ کر شہید امام اور ان کے ساتھیوں کے ماتم میں صروف ہوجاتے ہیں۔ وہ غم میں ذوبے اور انتہائی لئے اور سر کے ساتھ، یا حسین یا حسین کہتے ہوئے، اپنے سینوں کو پیٹھے ہوئے جلوس کی محل میں لکھنؤ کے گلی کوچوں میں پکر لگاتے ہیں، جلوس میں، تعزیوں کی محل میں حسین کے مقبرے ان کے کفن، ان کے جھنڈوں اور نشانات کے چربے ہوتے ہیں، ان کا گھوڑا ہوتا ہے، یہ رسم ہر سال ادا کی جاتی ہے۔

امام باڑے، جن میں سے اکثر لکھنؤ کے شیعوں کے ماضی اور حال کی نشاندہی کرتے ہیں، ان تعزیوں کے انعقاد کے مرکزی مقام ہوتے ہیں۔ امام باڑے شہر کے عوام الناس کے اتحاد و یگانگت کے ٹھوس نمونے، فرقے کی تجھیتی کی علامتیں اور انفرادی اور اجتماعی تجربات کی وضاحتوں کے مرکز۔ یہاں ہونے والی مجلسیں اودھ کے شیعہ نوابوں کے چھوڑے ہوئے نمونوں کی پیروی کرتی ہیں۔ بیان شہادت ہو گا یا مرثیہ خوانی ہو گی۔ ابتدا سوز خوانی سے، سوز پڑھنے کا یہ انداز لکھنؤ کے اساطیری شہرت کے مالک مرثیہ گو شاعر میرانش کی دین ہے۔ مجلس کا اختتام ہین اور ماتم پر ہوتا ہے۔

وعظ میں واقعات کربلا کا الہم انگیز بیان ہوتا ہے۔ حسین اور ان کے ساتھیوں کے درد، مصائب اور ان کی اذیتوں کا پ्रا شر قصہ۔ سال بہ سال ذاکرین واقعات کربلا کی تفصیلات بیان کرتے ہیں۔ دشمنان اسلام کے ہاتھوں امام حسین اور ان کے ساتھیوں کے مارے جانے کا تقدیم و تاخیر کے ساتھ ذکر کرتے ہیں، کربلا کے پتھے ہوئے ریتلے میدانوں میں ان کی آزمائشوں اور مصائب کا ذکر سننے والوں کو افسوس کرنے، رونے اور ماتم منانے پر مجبور کر دیتا ہے۔ لوگ اپنے سینوں کو پیٹھے ہیں اور خود اذیتی اور خود محرومی کے ذریعے ان شہیدوں کے مصائب کا تجربہ کرتے ہیں۔

عزادری کے یہ دس دن معروف غفران مآب امام باڑے میں اختتام پذیر ہوتے ہیں۔ وہاں آتائے شہدا کو آخری خراج عقیدت پیش کیا جاتا ہے۔ چہلم کے دن تقریبات آخری طور پر ختم ہو جاتی ہیں۔ تال کنورہ کربلا میں تعزیے اٹھائے ہوئے

عورتوں کے ایک جلوس کا شریر نے ذکر کیا ہے۔ ساری خواتین نگہ سر تھیں، سب کے بال کھلے ہوئے تھے، ان کے بیچ میں ایک خاتون ایک شمع لیے ہوئے تھی، شمع کی روشنی میں ایک خوبصورت نازک سی لڑکی چند اوراق سے کچھ پڑھ رہی تھی۔ اس نے دوسری خواتین کے ساتھ ایک بین پڑھا۔ چاند کی روشنی، سکوت، بہنہ سر حسینا میں اور روح کو چھڑا دینے والی ان کی حزینہ لے سے متاثر سر شاد نے لامام باڑے کے دروازے سے گزرتی ہوئی خواتین کے ایک گروہ کو یہ مرثیہ پڑھتے ہوئے تھے:-

صبر کہہ ان سے کہ دل اپنا سنجالیں زینب  
جتنے بھی درد ہیں سینے میں چھپالیں زینب  
ائشک سجاد کے آنکھوں سے لگالیں زینب  
بکھرے اوراقی شہادت کو انخلالیں زینب  
فرض سالاری ارباب نظر باتی ہے  
کربلا اور مدینے کا سفر باتی ہے

کانگریس سے مسلمانوں کی علاحدگی اور ان واقعات پر کہ جنہوں نے خلافت احتجاج کی ہبناہ ڈالی، تباولہ خیال کرنے کے لیے عزیز، پردیپ اور جنگ موہن محروم کے بعد اکٹھا ہوئے۔

عزیز نے سید احمد خان کے تذکرے سے سلسلہ گفتگو شروع کیا۔ سید احمد خان، جنہوں نے اپنے ہم مذہبوں سے، حکومت کی نظر میں اپنی شبیہ بدلنے، انھیں مغربی تعلیم کی اہمیت کا احساس دلانے اور انھیں سُستی و کامیلی کی اپنی عادتوں کو چھوڑ دینے کی ترغیب دینے کا وعدہ کیا تھا۔ جاگیردار خاندان میں پیدا ہونے مغل سلطنت کی انحطاط پذیری کے زخم کھانے کے باوجود وہ اپنی صیہنہ سُست اور اپنے روپوں میں انتہائی موقع شناس تھے اگرچہ ان کی تربیت اسلامی تعلیمات میں ہوئی تھی مگر وہ انتہائی کھلے ذہن اور پیش نہیں تھے۔ مسلم احیاء نو کی جیتی جاگتی علامت، وہ سماجی اور تعلیمی اصلاحات کے ایک زبردست محرك ثابت ہوئے۔

ایک دوست کے نام اپنے خط میں سید احمد خاں نے لکھا تھا کہ 1857 کے بعد جدید سائنس اور انگریزی زبان میں اپنے برادران کی تعلیم اور ان کی اصلاح کی انسیں کتنی تشویش تھی۔ انہوں نے خود قرآن کریم پر یہ معلوم کرنے کے لیے غور و خوض کیا کہ جدید سائنس اور اسلام ایک دوسرے سے متصادم نہیں ہوتے۔ ان کو بدنام کرنے والوں کے لگائے ہوئے اسلامات کے بروخلاف وہ اسلام کی ابدی صداقت کے عقیدے اور انسانی عقولت کی بلندیوں تک پہنچنے کی مسلمانوں کی صلاحیت پر اپنے بھروسے میں کبھی مترزاں نہیں ہوئے۔ وہ صرف اپنے عقیدے اور اس نئی سائنس کو باہم ملانے کے لیے ایک بُل تعمیر کرتا چاہتے تھے۔ ان کے علم دین یا ان کی دینیات کی بدیکی بات تھی، خدا کا کام (نظرت اور اس کا معینہ اصول) اور خدا کا کلام (قرآن) دونوں کا منتها ایک ہے۔

سید احمد خاں کا کہنا تھا کہ سائنس ہمارے دائیں ہاتھ میں اور فلسفہ ہمارے بائیں ہاتھ میں ہوتا چاہیے اور ہمارے سر پر لا الہ الا الله محمد رسول الله کا تاج ہونا چاہیے۔ ان کے نزدیک قرآن کا ہر لفظ، لفظ بھی تھا اور معنی بھی۔ اللہ کا یہ کلام پیغمبر اسلام پر وحی کے ذریعہ نازل ہوا۔ ان کا عقیدہ ایسا تھا کہ انہوں نے اس میں جبریل علیہ السلام کے بیچ میں آنے سے بھی انکار کیا۔

بہت سے مسلم علمائے دینیات نے سر سید پر بدعتی، طرد اور دہریہ ہونے کا الزام لگایا۔ انسیں 'نچیری' کہہ کر کوسا اور قرآن کو Demythologise کرنے کے الزام پر ان پر شدید حملہ کیے۔ بدیسیوں اور مسکروں کی تہذیب کی طرف سید احمد خاں کے نرم روپیے کی وجہ سے ان کی ایک چھپی نے ان کی صورت دیکھنے سے انکار کر دیا تھا۔ ان کے ایک ممتاز مخالف نے ان کے مذہبی خیالات اور ہر اس شخص کے خلاف فتویٰ لینے کے لیے سفر کیا جو ایک کافی شروع کرنے کے کام میں اس بدعتی کی مدد کرے گا۔ اس زمانے کے جہاں گرد اسلامت جمال الدین انجانی پان اسلامزم کو رد کرنے پر ان کے پیچھے پڑ گئے۔

"سید احمد خاں کو بڑا دکھ ہوا ہو گا اور انہوں نے بڑی بے بھی محسوس کی

ہوگی۔ کیا ہم یہ سمجھیں کہ ان کا مشن ناکام ہو گیا؟” جگ موہن نے سوال کیا۔

”نہیں، ان کی کوششیں بار آور ہوئیں۔“ عزیز نے جواب دیا۔ روشن خیال اور جدیدیت کے ان کے ایجمنٹس نے مسلمانوں کی ایک نئی نسل کو یہ یقین دلایا کہ جدید تعلیم کا حصول اسلام کے پیغام کی بخش کرنی نہیں صداقت کا اثبات کرے گا۔ ان میں سے کچھ قدامت پرستی کے بندھوں سے آزاد ہوئے اور انھوں نے تدامت پرستانہ عقائد کی اصلاح اور تاویل نو کی حمایت کی۔ چنانچہ علی گڑھ کے اس مصلح کی پیروی کرتے ہوئے تاریخِ داں امیر علی نے سماجی اور مذہبی اسلامی افکار کے تابے پانے کی تعمیں نو کے لیے جدید تصورات پیش کیے۔“

”آزاد کے بارے میں کیا ہے؟“ جگ موہن ایک بار پھر بولا۔

”انھوں نے سید احمد کا موازنه رام موہن رائے سے کیا۔ ان کے مطابق سید نے روایتی اقدار اور فرسودہ عقائد کو چیلنج کیا اور کالج نے ترقی کی قوتون کی فتح و نصرت کی تجمیم کی۔“

”تو تم یہ کہو گے“ پردیپ نے پوچھا ”کہ ہندو مسلم اتحاد سے مولانا کی دلچسپی کے پیچے سید احمد کی مثال تھی۔ سید احمد کا یہ استخارہ تھا کہ ہندو اور مسلمان بھارت ماتا کے چہرے پر دو آنکھوں کی طرح ہیں۔“

”میرا خیال یہی ہے۔“

اقبال بھی ان سے محور ہوئے ہوں گے ”ہوئے تھے نا؟“ پردیپ نے

پوچھا۔

”ہاں، انھوں نے کہا کہ سید احمد پہلے جدید مسلمان تھے جنھوں نے آنے والے زمانے کے ثابت کردار کی جھلک دیکھ لی ہی وہ پہلے شخص تھے جس نے اسلام کو نئی سمت دینے کی ضرورت کو محسوس کیا اور اس کے لیے کام کیا۔ میں اس نقطے نظر کی تصدیق کرتا ہوں۔ سید احمد کی پائندہ دین ایم اے او کالج کا قیام تھا۔ کالج وہ سرزیں تھا جہاں برسہا بر سہا تک مسلمان علماء و فضلاء کی ذہانت و طباعی کے پھول کھلتے

رہے۔ اسی سرزین سے اصلاحات کی تحریکیں انھیں اور کامیابی سے سرفراز ہوئیں۔ یہی وہ سرزین تھی جہاں دیوبند کے قدامت پسند رجحان کے بر عکس اسلام میں اصلاح کے مخصوص علی گڑھ رنگ نے جنم لیا۔ دہلی سے 80 میل دور گرینز ٹرک روڈ پر یہی خوابیدہ شہر تھا جہاں مسلم افکار کی تحقیق، تاویل اور تخلیل نو کے مدرسے ہائے فکر قائم ہوئے۔

”بالکل تکھنے والوں کی طرح تم مبالغے سے کام لے رہے ہو، ہے؟“  
پر دیپ نے سُکراتے ہوئے کہا۔

”تم جو بھی کہو ہم تو صرف ان کی کانگریس مخالف جدوجہد کو جانتے ہیں۔  
یہی ہے جس کے بارے میں ہر کس دنکش بات کرتا ہے۔“

”اگر موقع ملے“ عزیز نے پر دیپ کی آنکھوں میں آنکھیں ڈالتے ہوئے کہا ”تو میں کسی عوامی پلیٹ فارم سے دو یا تین باتیں کہوں گا۔ سب سے پہلے تو میں ہندستانی اسلام کی انقلابی ہستی کو اپنے تعلیمی اداروں کے نصاب میں رکھنے جانے کی اہمیت پر زور دوں گا۔ کیوں؟ اس لیے کہ اسلامی سماجوں کے تاریخی ارتقا کو سمجھنے کے لیے ہمیں جزیرہ نماۓ عرب سے باہر کے علاقوں کی چھان بین کرنا چاہیے۔ اسلام اور اس کے ماننے والوں کی روایتی شبیہوں کو بدلتے کی خاطر ہمیں ساؤ تھے ایشیا میں مسلمان کیوں نہیں کی تاریخ اور خصوصاً جدید نظریات اور روایتی افکار کے باہمی تعامل پر پڑے ہوئے پر دوں کو انداختا چاہیے۔“

”مجھے نہیں معلوم کی جگ کا کیا خیال ہوگا مگر میں تم سے اتفاق کرتا ہوں۔“

”مسلمانوں سے متعلق تحقیقات پر مقبول عام stereotypes کا تسلط ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سرسید اور ان کے ساتھیوں کو علاحدگی پسند کہہ کر مسترد کر دیا جاتا ہے۔ بہت سے لوگ انھیں مسلم یعنی نسلزم کا معنادہ کرتے ہیں مگر بہت کم ہیں جو انہیوں صدی کے آخری ربع میں نشأۃ ثانیہ کی تخلیل میں ان کی دین اور ان کے حصے کو نمایاں

کرتے ہیں۔ ہم بھالی نشانہ ٹائیک کا چرچا تو سنتے ہیں مگر اس نشانہ ٹائیک کا ذکر نہیں سنتے، جس کا اولین ہادی اور پہلا مہم جو علی گزہ کا یہ عظیم بزرگ تھا۔

”اس کا ذمہ دار کون ہے؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

سید احمد کی فراہم کی ہوئی ذہنی توانائی سے فائدہ نہ اٹھانے کا کچھ الزام تو مسلم دانشوروں کو اپنے سر لینا چاہیے۔ وجود میں آتے ہوئے قوت کے نئے ڈھانچوں میں اشرافیہ نے اپنے اپنے دعوے تو پیش کیے مگر تعلیم اور سماجی اصلاح دونوں کو نظر انداز کر دیا۔ متوسط طبقے کے ایک عام طالب علم کی تمنا جتنی لوگوں کی معیت تھی اور بس۔“

”اور نصاب تعلیم؟ میں نے سنا ہے کہ دیوبند میں یہ وہی ہے جو اوارے کی ابتداء میں تھا، پر دیپ نے کہا۔

”بس اوقات خود نصاب نے فرقہ بندی کی پرداخت کی، اسی لیے جب بھال اور مہاراشٹر کا بورڈوازی روشن خیال نظریات کو اپنارہتا تھا، ہمارا اشرافیہ، نام نہاد مقبول زمانہ شاہانہ ٹھیڑاں کی اقدار سے تکمیل حاصل کر رہا تھا۔ علی گزہ نے سبقت لے جانے والی جرات کے حال چند مفکروں کے مقابلے میں محتاط درس زیادہ پیدا کیے۔ میں کہنا یہ چاہتا ہوں کہ مسلم اشرافیہ نے اپنی خود پیکری ایک کیونٹی کے ایک عضو ایک حصے کی طرح کی، ایک کیونٹی پھر کی طرح سخت، امت جو زمان و مکان کی عظیم تبدیلوں کے باوجود یہلے ہی جیسی رہی یا اس کے پہلے جیسی رہنے کی توقع رہی۔ وہ وقت فوچتا ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان کبھی کم نہ ہونے والی ارزی دشمنی کی بات دہراتے رہے۔ وہ یہ بھی کہتے رہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے گروپوں میں داخلی اختلافات، ان کے مابین اساسی مذہبی درازوں کے مقابلے میں ٹانوںی ہے جوڑ اور غیر متعلق تھے۔“

”یقیناً،“ پر دیپ نے رائے ظاہر کی، ”بعض لوگوں نے دوسرے انداز میں سوچا ہو گا۔“

”بجھے شہر ہے کہ بہت سے لوگوں نے اس طرح نہیں سوچا۔ اگر انہوں نے ایسا کیا ہوتا تو ان پر داخلی سیاسی، اخلاقی اور سماجی کشکشوں کی موجودگی اور ان کشکشوں کے بناہ کن تفرقہ انگریز اثرات کی موجودگی کا اکٹھاف ہوا ہوتا۔ اور اس طرح انہوں نے اپنے آپ کو بہتر طور پر سمجھا ہوتا اور اپنے رونوں اور اپنے برہاؤ کو دوسروں کے لیے لاائق فہم بنایا ہوتا۔ جس وقت سید احمد مصروف و محترم ہو رہے تھے وہ لوگ اسلام کی عظمت رفتہ کا مریشہ پڑھ رہے تھے اور مغل سلطنت کے زوال پر تاسف کا اظہار کر رہے تھے۔ کچھ نے انگریزوں کے خلاف بے مصرف مذہبی جنگ چھیڑی اور کچھ اس بحث میں الجھے کہ ہندستان دارالحرب تھا یا دارالامان۔ میں نے حاجی شریعت اللہ، سید احمد بریلوی اور شاہ عبدالعزیز کے فتوے کا تذکرہ کیا تھا۔ میرے زاویہ نظر سے ان کی اکثر پریشانیاں ایک ایسے وقت میں بالکل بے معنی تھیں جب مغل سلطنت زوال کی اس منزل پر پہنچ چکی تھی جہاں کسی تلافی یا اکفارے کا کوئی امکان نہیں تھا اور اپریل تک مسلم بیادوں پر کھڑا ہو چکا تھا۔ ان کی بخشش عموماً غیر منطقی ہو چکی تھیں کیونکہ مسلم اشرافیہ اور ان کے مخاطبوں کے سامنے راج کے ساتھ مفاہمت کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں تھا اور وہ بھی کسی استحقاق کی بناء پر نہیں بلکہ ایک حکوم شہری کی حیثیت سے۔ دوسرے الفاظ میں، راج کے نمائندوں کے ساتھ ان کی دشمنی اور ان کے تعصبات سے صرف نظر کر کے بات کرنا تھی اور اپریل قوت کی حاکم و فرمائزاً موجودگی کی حقیقت کو مانتا تھا۔“

”تم یہ کہہ رہے ہو“، پردیپ بولا، ”سید احمد سے پہلے مسلم دانش در طبقہ نو و تین دیوار کو پڑھنے کے لیے ذہنی طور پر کم مایہ تھا۔ میں تمہاری تاویل سے تنقی نہیں ہوں۔ میں سمجھتا ہوں کہ ہمیں 19 دین صدی کے وسط میں اپنے علا اور ان کے دشوار حالات کے بارے میں کچھ مزید جاننے کی ضرورت ہے۔“

”انیسویں صدی کا صرف وسط ہی کیوں؟ کچھ لوگ ابھی تک ایک جمہوری نظام سیاست کو ہضم نہیں کرپائے تھے۔ کیا تم نے جماعت اسلامی اور اس کے قائد مودودی کے بارے میں نہیں سنा ہے؟ ان کا مقصد ریاست اور سماج پر قبضہ کرنا ہے۔“

تک وہ شریعت کا نفاذ کر سکیں۔ تاہم حیرت انگیز حقیقت یہ ہے کہ کچھ اسکالرز عوای  
تہذیب کے نام پر، سماج میں اپنے کردار کو رومانی رنگ دیتے ہیں۔

دوسرا دن عزیز اپنے ڈپارٹمنٹ گیا۔ سینٹ شروع ہوئے ابھی چند بیٹھتے ہی  
گزرے تھے۔ ساتھیوں کے ساتھ خوش گپیاں کرنے کے بعد اس نے ساری سہہ پر  
لائبریری میں چند کتابوں کے مطالعے میں گزاری۔ لائبریری سے جب لوٹ کر پھر  
اپنے دوستوں میں آیا تو اس نے کہا:

”انیسویں صدی کے آخری ربع میں تاریخ کی جو کتابیں لکھی گئی ہیں وہ اپنی  
وسعت اور اپنے تصورات کے معاملے میں محدود تھیں۔ اکثر مصنفوں اور publicists  
بشوں علی گزہ کالج میں پروفیسر شبی نعمانی نے بھی ہندستانی علوم کے حیرت انگیز  
تنوع اور اس کے تمول سے صرف نظر کیا ہے اور عرب کی تاریخ اسلام پر توجہ کی  
ہے۔ ایک عام مسلمان کو یہ یقین دلا کر گم کر دہ راہ کر دیا گیا کہ اسلام کا مستقبل  
خلافت کے تحفظ پر منحصر ہے۔“

”تم جو کہتے ہو، پر دیپ نے کہا، ”اس سے تو میں یہ توفع کرتا ہوں کہ  
سید احمد پان اسلامزم کے بہ بائگِ دل تاقد ہوں گے۔“

”بالکل صحیح“، عزیز نے جواب دیا، ”انھوں نے ترکی خلیفہ کے دعووں کو  
ملکوک پایا اور ان پر حجت کی۔ انھوں نے اس بات کو تسلیم کیا کہ پان اسلامک  
شورش، ہندستان میں انگریز اور مسلمانوں کے اتحاد کو تقویت پہنچانے کی ان کی  
کوششوں کو مزید نقصان پہنچائے گی۔ اسی لیے انھوں نے اس بندھن کو کافی کی  
کوشش کی جس نے ان کے برادران کو نام نہاد بین الاقوامی ملاب سے باندھ رکھا تھا،  
انھوں نے مسلمانوں میں پھیلنے والے ترکی کے مرض کے خلاف آواز اٹھائی، اور کہا کہ  
مسلمان کسی بیرونی خلیفہ کی فرمانبرداری کے پابند نہیں ہیں بلکہ وہ پابند ہیں برتاؤ نوی  
حکومت کے۔ ان کی اس دلیل کی منطق یہ تھی کہ مسلمانوں کو ہندستان کے اندر ہی  
اپنے مقدر کی تغییل کرنا ہے نہ کہ مذہبی غذا کے لیے کسی بیرونی قوت اور اتحارنی کی

طرف دیکھا۔ یہ سب کے جانے اور ہو جانے کے بعد مسلمان لیڈروں کو پان اسلامزم کے خلاف سید احمد کے انتباہ سے کچھ سبق سیکھنے چاہیے تھے۔ مگر خلائقیوں نے اس انتباہ کو ہوا میں اڑا دیا جو انھیں اپنے مشیر اور اپنے گرد سے ملا تھا۔

پر دیپ اور جگ موہن نے مسکراتے ہوئے عزیز کی طرف دیکھا۔

ایک لمحے کے توقف کے بعد عزیز بولا، ”ایسا لگتا ہے کہ میں نے اپنے آپ کو تم لوگوں پر مسلط کر رکھا ہے، مجھے معاف کر دینا۔ بہر حال تصویر کو مکمل کرنے کے لیے مجھے یہ تو دیکھنا ہی ہو گا کہ آیا سید احمد ایک مسلم قوم کے مورث اور جد تھے۔

”ہاں عزیز بھائی“، جگ موہن نے پوچھا، ”ایسے آدمی نے نیشنلٹ بر کی مخالفت کیوں کی؟“

”کامگیریں کی ملامت کرنے میں ان کی شعلہ بیانی کا مطلب سمجھنا بڑا مشکل ہے“، پر دیپ نے اضافہ کیا۔

”تم نے ذکر کیا تھا کہ ہندو مسلم اتحاد ان کے جی سے لگا تھا اور ان کی عوای تقریروں کا ایک مستقل موضوع تھا“، جگ موہن نے یاد کیا۔

”یہی نہیں انھوں نے تو یہ بھی کہا کہ وہ مذہب کو قومیت کی علامت یا اس کے نشان کی حیثیت سے کوئی اہمیت نہیں دیتے ہیں۔ باہمی فلاح کو یقینی بنانے کے لیے ایک مشترک علاقے نے ہندستانیوں پر باہمی تعاون کی ذمہ داری ڈال دی ہے۔“

”انھوں نے مذہبی اور سیاسی مسائل کو ایک دوسرے سے الگ رکھنے کی بھی تو وکالت کی تھی؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”ہاں“، عزیز نے کسی قدر جوش کے ساتھ جواب دیا، ”روحانی اور مذہبی معاملات کا کوئی تعلق دنیاوی معاملات سے نہیں تھا۔ حقیقی مذہب، اخلاقی اقدار پر محیط بنیادی اصول بتاتا ہے اور دنیاوی معاملات میں شاذ و نادر ہی دخل دیتا ہے۔ انھوں نے یہ بات بالکل واضح کی کہ لفظ قوم سے ان کی مراد ہندو مسلمان دونوں سے ہوتی ہے۔ ان کی رائے میں مذہبی عقائد کی کوئی اہمیت نہیں تھی۔ اہمیت جس بات کی تھی وہ یہ

تھی کہ یہ لوگ ایک سر زمین پر بنتے ہیں، ایک حکمران ان پر حکومت کرتا ہے، فائدوں کے وسائل دنوں کے مشترک ہیں اور مصائب اور قحط سالی جیسی مشکلات میں دنوں برابر کے شریک ہوتے ہیں۔

علی گزہ کے اس مصلح نے سین بیک سوسائٹی، علی گزہ برٹش انڈین ایسوی ایشن اور یونائیٹڈ پیٹریاٹک ایسوی ایشن میں ہندوؤں کے ساتھ مل کر کام کیا۔ کانگریس کے ان کے منسوبے میں فرقہ دارانہ ترجیحات نہیں تھیں، ان کی ایکیم کے دروازے تمام مذاہب، تمام فرقوں اور تمام ذاتوں کے لیے کھلے ہوئے تھے۔ ہندو راجاوں اور زمینداروں سے فراخ دلاتہ امداد و تعاون ملنے کی وجہ سے انہوں نے اس بات کا خصوصی خیال رکھا کہ بھنگ کمی اور بچنگ اشاف میں ان کی مناسب نمائندگی ہو۔ کانگریس کے ابتدائی زمانے میں تو ہندو طالب علموں کی تعداد مسلمان طلباء سے زیادہ تھی، ان کے مذہبی خیالات کے احترام میں ذبح گاؤ ممنوع تھا۔

سید احمد کے ابتدائی طریقہ کار اور ان کے رویوں میں کوئی بات ایسی نہیں تھی جس سے نتیجہ نکلا جاسکتا کہ وہ مسلمانوں کے لیے کسی ترجیحی سلوک کے حق میں تھے۔ وہ پہلے آدمی تھے جنہوں نے کہا کہ 1857 کی شورش کے پیچے، عوام کی اقتصادی زیبوں حالی کی طرف سے ایسٹ انڈیا کمپنی کی بے توجی اور ان کا کاؤنسل میں چند ہندستانیوں کو کسی نوعیت کی بھی مشاورتی نمائندگی نہ دینا تھا۔ انہوں نے لوکل سلف گورنمنٹ کی اور انگریز طzman کی سماعت کرنے کے ہندستانی جوہ کے حق کی حمایت کی۔ انہوں نے اقرار کردہ انڈین سول سروس میں ہندستانیوں کے داخلے کے دفاع میں لکھا اور علی گزہ میں، برٹش انڈیا ایسوی ایشن کو ازسرنو شروع کیا تاکہ آئی سی ایس میں داخلے کے امتحانات کے لیے امیدوار کی نیس سے اکیس سال کی عمر کی شرط کو برقرار رکھنے کی مہم میں شرکت ہو سکے۔

”پھر آخر“، مجک موہن نے اپنا پچھلا سوال پھر دہر لیا، ”ماگر میں کے خلاف ان کی شعلہ بیانی کا کیا جواز ہے؟“

”میری اپنی سمجھ یہ کہتی ہے کہ ایم اے او کالج کے پرنسپل Theodore Beck نے ان کو گمراہ کیا۔ ٹریننگ کالج کیمبرج میں ایک بنیاد پرست رہنے والا بیک ہندستان میں آکر ایک بے حیا سیاسی قدامت پرست ہو گیا۔ یہاں اس کا مشن تھا سرکشی اور بغاوت کی سرکوبی اور امپریل اقتدار کو بچاتا۔ سید احمد اس کے منصوبوں کے لیے بڑے کار آمد ثابت ہوئے۔“

عزیز نے بتایا کہ بیک کس طرح انتہائی فرمابرداری کے ساتھ ہر اس جگہ موجود رہتا تھا جہاں اس کے سربراہ کا گریس پر نشانہ لگاتے تھے۔ اس نے ایک کاگریس مخالف اخبار کی مدد کی، یونائیٹڈ پیٹریاٹک ایوسی ایشن میں بھرے ہوئے کاگریس مخالف عناصر کو مجتمع کیا، پارلیمنٹ کو پیش کی جانے والی ایک کاگریس مخالف تجویز پر دستخط کرنے کے لیے دہلی کی جامع مسجد میں جمع ہونے کے لیے مسلمان طالب علموں کی بہت افزائی کی اور کاگریس کے خلاف کیے جانے والے مسلم مظاہروں کی خبریں شائع کیں۔ ایسی پیش قدموں سے، اس کے دعوے کے مطابق، لوگوں کا ایک ایسا گروہ وجود میں آگیا جو کاگریس کے ولائل کی مکاری اور جراث کو بے نقاب کرنے پر ملا ہوا تھا۔

”مگر یقیناً سید احمد کے قدو قامت اور ان کی حیثیت والا آدمی .....“

”ہاں پر دیپ، میں جانتا ہوں کہ تمہارا مطلب کیا ہے مگر کالج کو چلانے کے لیے حکومت پر انحصار کی ضرورت کو ہمیں نہیں بھولنا چاہیے۔ اس کے علاوہ برطانیہ کی طرف سے ملنے والے اعزازات اور احسان کے لیے ان کی شکر گزاری اور احسان مندی کا جذبہ بھی کافر فرمرا رہا ہو گا۔ 1878 میں انھیں والسریگل کاؤنسل میں نامزد کیا گیا، 1888 میں نائب نہڈ ایک سال بعد 1889 میں، ایڈمیرال یونیورسٹی سے ایک اعزازی ذکری عطا ہوئی۔ ہو سکتا ہے کہ ان ہی سب چیزوں کی وجہ نے بیک انھیں سیاسی منظر نامے کے مرکز میں لانے میں کامیاب ہوا۔

”اچھا تو یوں ہے“، پر دیپ نے سر ہلایا۔

”ہندو قوم پرستی کے بڑھتے ہوئے سیالاب نے بھی ان کے انداز فکر پر اثر“

”ہندو قوم پرستی؟“ پردیپ حیرت زده نظر آیا۔

”یقیناً، آخر ایسوں صدی کے ہندستان میں، گائے کشی پر پابندی اور ناگری کو حکومت اور عدالتوں میں رانج کرنے کی مہموں نے بہت زور پکڑا۔ چنگاب میں آریہ سماج ایک اصلاحی و احیاء پرست رجحان کی تشبیر و ترویج کی ہر اول بنی، یہ سارے عناصر، ایک ہندو شناخت کے نئے اور ابھرتے ہوئے احساس کے خارجی مظاہر تھے۔ یہ یاد رہے کہ انہار ہوئیں صدی کی چھٹی اور ساتویں دہائیوں میں مسلمانوں میں سید احمد بریلوی کا نظریاتی اثر و سعی پیمانے پر پھیلا۔ یونان۔ ترکی جنگ (1897) نے شمالی ہندستان کے بعض شہروں میں پان اسلامزم کے احساس کو مہیز لگائی، ساتھ ہی بنگال اور اپر انڈیا کے بعض حصوں میں Islamization نے اتحاد پسندی کے عمل کو کمزور کر دیا۔“

”ان انجل اور متفاہ رجحانات کے درمیان“، پردیپ نے سوال کیا، ”اگر کوئی

فرق ہے تو وہ کیا ہے؟“

”یہ بتانا دشوار ہے، پھر ہمی، چنگاب، یوپی، بنگال اور مہاراشٹر میں ہندو اصلاحی اور احیاء پرستانہ خیالات کا اجتماع بہت تھا، اسی طرح آریہ سماج، ہندو ہمی تحریک اور گائے کے تحفظ کی بھیں ایک دوسرے کے قریب آرہی تھیں۔ بیسویں صدی کے اختتام تک یہ سب نیشنلٹ سیالاب میں شامل ہو گئیں۔ ایسی صورت حال مسلمانوں کے یہاں نہیں تھی۔ احیا پرستی کی ان کی تحریکیں مقای اور وقت تھیں، یہی وجہ ہے کہ یہ بڑی تیزی کے ساتھ بکھر گئیں۔ انیسویں صدی کے اختتام تک پان انڈیا، مذہبی یا اسلامی کوئی مسئلہ موجود نہیں تھا کہ جسے لیڈر ان اپنے پردوں اور حمایتوں کو اکھا کرنے میں استعمال کر سکتے۔“

”اس موضوع پر“، پردیپ نے تجویز کیا، ”تم شاید پھر کسی وقت زیادہ تفصیل سے بات کر سکتے ہو۔“

”شاید“، عزیز اپنے خیالات کو مجتمع کرنے میں لگ گیا۔

”اس سے پہلے کہ تم آگے بڑھو،“ بگ موانہ بیچ میں بول پڑا، ”ہم ذرا یہ نہیں کہ آخر یہ کیوں ہوا کہ آریہ سماج نے ہنگام میں تو قدم جا لیے مگر کسی اور بگد اسے موقع نہیں ملا۔“

”مردم شماری کے مطابق،“ عزیز نے جواب دیا، ”1891 میں آریہ سماجیوں کی تعداد تقریباً چالیس ہزار تھی جو 1951 میں بانوے ہزار ہو گئی۔ 1907 میں ایک سرکاری رپورٹ میں لکھا ہے کہ ان کی بڑی تعداد نے خصوصاً یونپی اور اودھ میں، کامگریں کی حمایت کی اور یہ کہ ان کے رگ و پے میں بغاوت بھری ہوئی تھی۔ با اوقات انہوں نے اپنے احتجاج کے لیے آریہ پریس اور آریہ پلیٹ فارم کو بھی استعمال کیا۔

”اب،“ پریپ نے کہا، ”تم سید احمد کے بارے میں اپنے ذاتی رائے ہمیں بتاؤ۔“

”ان کی کارگزاریوں میں، جو تین دہائیوں پر پھیلی ہوئی ہیں،“ عزیز نے رک رک کر کہنا شروع کیا۔ ”تم سید احمد کی عوایی حیثیتوں میں خاصی بے ربطی، عدم تسلسل اور ابہام دیکھو گے۔ انہوں نے اپنے مخالفین کے ساتھ رعائیں کیں اور زیادہ اہم بات یہ ہے کہ اپنے انگریز سرپرستوں کے سامنے بڑی آسانی سے ہتھیار ڈال دیے۔ وہ مغربی تہذیب اور تمدن پر بے چوں و چار بکھے خصوصاً 1869-70 کے اپنے دورہ انگلستان کے بعد۔ اور آخر میں یہ کہ وہ برطانوی کلوئیل ازم کے تفرقہ انگریز کردار کی طرف سے کبھی حساس نہیں ہوتے۔ ملک کی دولت اور ملک کے عوام کا انگریزوں نے جس طرح احتصال کیا اور جس کے بارے میں اولین قوم پرستوں نے بہت کچھ کیا اور بہت کچھ لکھا مگر سید احمد نے اس سب کی طرف سے اپنی آنکھیں بند رکھیں۔“

”لیکن.....“

”پھر بھی ان کی عوایی شہید کی سب سے نمایاں خصوصیت ہے،“ عزیز نے

بجک موہن کا تقطیع کلام کرتے ہوئے کہا، ”مسلم فرقے کی تعلیمی اور سماجی حالت کو بہتر کرنے میں ان کی لگن۔ وہ دہلی میں کسی عظیم الشان حوصلی میں آرام کی زندگی گزار کر مثل ماضی کے شکوہ رفتہ کی رنگ رلیوں کی داد دے سکتے تھے اور دہلی کی جاندار شفافی زندگی میں، غالب جیسے شاعر کی ہمراہی میں سکون و آرام کی سانس لے سکتے تھے۔ مگر اس کی بجائے انھوں نے ناملامم اور ناخوٹگوار وادی کا انتخاب کیا اور شہر، صوبے اور ملک پر اپنی چھاپ چھوڑ جانے کے لیے علی گڑھ کی دھول بھری راہ کو اپنا لیا۔ خود اپنی آگ میں جلتے بختے اپنے ہم وطنوں کی توقعات کو بڑھاتے اور ان کی ہمتیوں کو مجہیز لگاتے ہوئے انھوں نے ان لوگوں میں اعتاد پیدا کیا، انھوں نے وقت کے ساتھ قدم ملایا، ضرورت کی شدت کو سمجھتے ہوئے تبدیلوں کی ہواں کا رخ پہچانا اور اپنے ہم مذہبوں کو برطانوی حکومت کے پیش کیے ہوئے موقعوں کو مضبوطی سے اپنی گرفت میں لینے پر اکسیا۔

”عزیز بھائی“، پر دیپ نے کہا، ”مجھے یقین ہے کہ تم نے یہ تقریر کہیں اور کی ہے۔ کیا خوش بیانی کتنی بلاغت، کیسی فصاحت۔ اور پھر دلائل کی خوبصورت روائی، واہ۔“

”ہمیں سید احمد کو اپنے معیاروں پر پکھنے کی خواہش پر قابو پانے کی ضرورت ہے۔ علی گڑھ کا یہ مصلح نہ تو خود کوئی انقلابی تھا اور نہ ہی وہ زمانہ انقلابی تھا جس میں اس نے زندگی گزاری۔ اس کے ہندو، مسلمان اور سکھ ہم عصروں میں بہت سے اس سے زیادہ قدامت پرست تھے۔ بلاشبہ، اس کا سماجی اور تعلیمی ایجادنا محدود تھا، مگر ہمیں کچھ علمائے دینیات اور مسلم اشرافیہ کے ایک طبقے کی طرف سے مشترکہ مخالفت کو نہیں بھولنا چاہیے۔ یہ اور اسی طرح کے دوسرے اسباب کی بجائے پر سید احمد خاں نے تفوق و برتری کے اس مقام سے کام نہیں کیا جو رام موہن رائے یا المشور چدر دؤیا ساگر جیسے سماجی مصلحین کو ملا ہوا تھا۔ کیا تم جاننا چاہتے ہو کہ حالی نے سید احمد کے بارے میں کیا لکھا تھا؟ حالی کے مطابق دینیانے دیکھا تھا کہ کس طرح ایک فرد نے سارے ملک کو بیدار کر دیا، کیسے ایک تنہ آدمی نے پورے ایک قابلے کو جانی

و بربادی سے بچا لیا۔ انھوں نے ان لعل و جواہر اور ہیرے موتیوں کی بات کی جو مٹی میں ملے ہوئے تھے، اور سونے کے ان ذرات کی بات کی جو ریت کا حصہ بن گئے تھے۔

”یہ سب بہت عمدہ ہے“، جگ موہن نے کہا، ”مگر انھوں نے کامگریں کی اتنی شدت سے مخالفت کیوں کی؟“

”میں تصھیں بتاؤں۔ ایسا کرنے والے سید احمد ایک اکیلے نہیں تھے۔ بھائی اور مدرس میں نان برہمن تحریکوں سے داہم اچھتوں کے کچھ گروپ تھے جنھوں نے کامگریں کے ساتھ غالغوں جیسا سلوک کیا، ان کا ذریعہ تھا کہ کامگریں کے اعلیٰ طبقے کے اشرافیہ کے اراکین کسی بھی ہندستانی نمائندہ جماعت پر اپنا تسلط قائم رکھیں گے۔ بنیادی طور پر سید احمد نے ایک اتنی متنوع، اتنی منقسم اور اتنی چیزیہ سوسائٹی میں نمائندہ حکومت یا پارلیمانی حکومت کے اصول کے اطلاق کو منثور نہیں کیا۔ دسمبر 1887 کو لکھتوں میں انھوں نے یہ بانگڑہ ذہل کہا کہ کامگریں کے مطالبات سب سے زیادہ نقصان مسلمانوں کو پہنچائیں گے اور زیادہ تعلیم یافتہ اور زیادہ متمول بھکالی ہندوؤں کے غلبے کا سبب بنیں گے۔“

”اور اس outburst پر رد عمل کیا تھا؟“ پردیپ نے پوچھا۔

”1885 سے 1901 کے درمیان سالانہ سیشن میں ڈیلی گیلوں کی حیثیت سے 1620 افراد نے دستخط کیے تھے، ان میں 596 یا یوں کہہ لو کہ ایک تھائی سے کچھ زیادہ یوپی کے مسلمان تھے۔ ان کی تعداد بذریعہ بڑھتی رہی، 1886 میں یہ تعداد آٹھ فی صد تھی جو 1889 میں بڑھ کر 42 فی صدی اور 1890 میں 55 فی صدی ہو گئی۔“

”برا نہیں ہے“، پردیپ نے رائے زنی کی۔

”اور“، عزیز نے بات جاری رکھی، ”1886 سے 1901 تک ہر دس ڈیلی گیلوں میں چھ ڈیلی گیٹ ہمارے شہر کے تھے۔ 1888 اور 1892 میں جب اللہ آباد میں کامگریں کے اجتماع ہوئے تو ان میں مسلمان شرکاء کی تعداد میزبان شہر کے مسلمانوں

کی تعداد سے زیادہ تھی۔ 1889 کے کانگریس سیشن میں 313 مسلمان شریک ہوئے تھے ان میں 288 صرف لکھنؤ سے تھے۔

”بڑھیا، جگ موہن نے کہا۔

”ڈیلی گلوب میں سے کم از کم کچھ نے تو سو سے زیادہ علمائے دینیات کے دستخطوں سے جاری ہونے والے کانگریس کی حمایت کے فتوے کو پڑھا ہو گا۔“ عزیز نے مزید کہا، ”فتوے پر دستخط کرنے والوں میں دیوبند کے ایک عالم رشید احمد گنگوہ بھی تھے۔ فتوے نے دیوبند کے علمائے لیے ایک سیاسی منشور کا کام کیا۔ جمیعت العلماء 1919 میں اپنے قیام کے بعد سے ہی کانگریس دوست تنظیم تھی۔ حسین احمد مدینی اس کے ممتاز لیڈروں میں سے ایک تھے۔ انھوں نے دو قوی نظریے کی مخالفت کی۔ اس سے پہلے یقیناً بدرا الدین طیب جی نے سید احمد کے دلائل کو مسترد کیا۔ ان کا خیال تھا کہ مسلمانوں کے واضح مقادات کو مرتب کرنے میں کانگریس کو بھرپور کردار ادا کرنے کی اجازت دی جائی چاہیے۔ اور مسلمان اپنے اجتماعی عمل سے کانگریس کو صرف ان معاملات تک محدود رکھ سکتے ہیں جن کے زیر بحث لانے میں انھیں کوئی خدش نہیں تھا۔ ان کی پالیسی باہر رہ کر کچھ کرنے کے بجائے اندر رہ کر عمل کرنے کی تھی اور ہندستان کی عام بہبود و ترقی کو آگے بڑھانے اور ساتھ ہی مسلمانوں کی فلاج کا تحفظ ان کا لائخ عمل تھا۔“

پر دیپ نے کہا، ”سید احمد تو بھر گئے ہوں گے۔“

”ہاں، وہ بہت خفا تھے۔ انھوں نے طیب جی سے کہا کہ ہندستان، یا بھیت ایک قوم ہندستان کی عام فلاج جیسی کوئی چیز نہیں ہے۔ مختلف ذاتیں اور مختلف نسلیں ایک قوم سے تعلق نہیں رکھتیں، ان کے مقاصد، ان کی آرزوئیں اور ان کی تمنائیں ایک نہیں تھیں۔ ان کا عقیدہ تھا کہ غلط نام رکھنے والی نیشنل کانگریس کی کارگزاریاں نہ صرف مسلمانوں کے لیے نقصان دہ تھیں بلکہ بھیت جھوٹی خود ہندستان کے لیے بھی مضرت رسائیں تھیں۔“

”تم نے کہا تھا کہ 1898 میں سید احمد کا انتقال ہو گیا تھا، ان کی موت کے بعد کیا ہوا؟“

”علی گڑھ کی پہلی نسل کے سب طناب علموں کا خیر ایک نہیں تھا۔ ایک چھوٹے مگر بااثر گرد پ نے سید احمد کے سیاسی درشی کو تسلیم نہیں کیا اور کامگری میں کی سرگرمیوں میں شریک ہوا۔ شاعر حضرت مولانا، عالم مبلغ اور صحافی ظفر علی خان ان ہی لوگوں میں تھے۔ علی گڑھ کے کچھ لوگ یہاں سکے گئے کہ انھوں نے تو یہ کہا کہ ان کا انقلابی مزاج سید احمد کی نیتوں سے ہم آہنگ تھا۔

محمد علی نے اعلان کیا۔

سکھایا تھا تھیں نے قوم کو یہ شور و شر سارا  
جو اس کی انتہا ہم ہیں تو اس کی ابتداء تم ہو

”یہ انحراف کیوں؟“ پر دیپ نے جانتا چاہا۔

”بڑا مسئلہ اپریل 1950 کا تاگری ریزولوشن تھا۔ یونی سرکار نے دیناگری - رسم الخط اور اردو کو برابر کا درجہ دیا اور سرکاری ملازموں کے لیے دونوں رسم الخط کی واقفیت پر اصرار کیا۔ مسلم اصحاب رائے کا کہنا یہ تھا کہ ہندی بولنے والوں نے اپنے ہم پیشہ لوگوں کی طرح اپنی عام تعلیم میں تاگری رسم خط نہیں سیکھا ہے۔ اس لیے یقینی بات ہے کہ وہ بڑی آسانی سے سرکاری ملازمتوں سے علاحدہ کر دیے جائیں گے۔ ان کا احتجاج اسی لیے ہے۔ اس خدشے نے بے اطمینانی پھیلانی، اینکو مسلم بیکھتی کو کمزور کیا اور سیاسی ریڈیکلریم کو پروان چڑھایا۔ سید احمد کے دوست حالی نے اپنے دکھ کا اظہار یوں کیا۔

وہ دن گئے کہ نماں تھی قوم سلطنت پر  
اب قوم کو خدا کا یا اپنا آمرا ہے

”مگر پھر، مسلم لیگ کی جگہ کہاں ہے؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”محمد علی نے الزم لگایا کہ 1906 میں کرسی کے بیٹھنے میں مسلم لیگ سیشن

ایک سلطنت کیا ہوا سیشن تھا۔ نواب محسن الملک اور ایم اے او کالج کے پرنسپل ڈبلیو اے بے آرک بولڈ نے یکم اکتوبر 1906 میں شملہ وفد کی تفکیل کی جزئیات و تفصیلات پہلے ہی سے طے کر رکھی تھیں۔ وہ کامگریں دوست جذبات کو ہلاک کرنا چاہتے تھے مگر ان کی کامیابی بڑی کم مدت کی کامیابی تھی۔ فروری 1907 میں طالب علموں کی ہڑتال کے دوران اور اس کے بعد خود علی گڑھ میں اس کی مدت کی ٹھنڈی اور اس کا مذاق اڑایا گیا۔ اور لیگ پر سے، جسے انہوں نے اتنے باجے گاہے کے ساتھ شروع کیا تھا، ان کا کنٹرول ختم ہو گیا۔

”یہ ایک سلطنت کی ہوئی کارگزاری کیوں تھی؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”اہم بات یہ ہے کہ وفد نے پہلی پان اندرین مسلم تنظیم کے لیے راستہ کس طرح ہموار کیا۔ دائسرائے نے وفد کے اراکین سے نہ تو ان کے معتبر ہونے کی تقدیق چاہی اور نہ ہی اس نے ان کی حیثیتوں کی کوئی تحقیق کی۔ بس یہ فرض کریا کہ یہ لوگ اپنے روشن خیال برادران کے نقطہ نظر اور ان کی تمناؤں کو چیش کر رہے ہیں۔ یہ ایک آسان اور سہل پسندانہ روایت تھا، اور یہ انتظامیہ دوست ایک مسلم گروپ کو جواز بخشی کے لیے انگریز کی مصلحتوں کے میں مطابق تھا۔ بہر حال، کیا تم بھی ایک خود مختار مسلم شخص کے وجود کو تسلیم کرنے کے سیاسی عوائق کا تصور کر سکتے ہو؟ میں سمجھتا ہوں کہ یہی ہے جس نے اقلیتی سیاست کو بڑھا دیا۔“

”فرقت پرستی اور علاحدگی پسندی نے کیوں نہیں؟“ پر دیپ نے سوال کیا۔

”اس کا انحصار صورت حال پر ہے۔ با اوقات اس اصطلاح کو میں تبادل معنوں میں استعمال کرتا ہوں، لیکن یہ کلونیل یا majoritarian (اکثریت وادی) نقطہ نظر کو ظاہر کرنے والے ہر معنی انداز انظہار ہیں۔ شروع شروع میں مجھے مسلم نیشنلزم کی اصطلاح کو استعمال کرنے میں تکلف ہوتا تھا، مگر آج نہیں ہوتا۔ چو تھی دہائی میں مسلم نیشنلزم اتنی ہی حقیقت تھی جتنی کہ ہندو نیشنلزم — تھی نا؟“

”تم نے کہا کہ لیگ کے قدمات پسند بازو نے اپنی فوقیت ٹگم کر دی۔

کیوں؟” پر دیپ نے پوچھا۔

”اسباب تھے، 1911 میں تقسیم بنگال کی تینی، 1911 میں ترکی-ائمی جنگ، 1913 میں علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کی اسکیم کا انکار اور اسی سال کانپور میں محلی بازار کی مسجد کے ایک حصے کی مساری۔ چونکہ ان واقعات نے بڑے پیمانے پر تعلیم یافتہ حلقوں کو ناراض کیا اس لیے انہوں نے کعبہ کے تحفظ کے لیے ایک ”تھیم انجمن خدام کعبہ“ کے نام سے قائم کی اور دسمبر 1912 میں قطفیہ کے لیے ایک طبی مشن منظم کیا۔ ٹبلی نعمانی نے ان کے انداہ کو اپنی ایک نظم میں بڑے واضح طور پر پیش کیا ہے۔

بکھرتا جا رہا ہے شیرازہ اور اقی اسلامی  
چلیں گی تند باد کفر کی یہ آمدیاں کب تک؟

مراش جاچکا فارس گیا اب دیکھنا یہ ہے  
کہ جیتا ہے یہ ترکی کا مریض سخت جہاں کب تک؟

حریفوں کو گلہ ہے آسمان سے خشک سالی کا  
ہم اپنے خون سے سینچیں گے ان کی کھیتیاں کب تک؟

حرم کی سوت بھی صید افغانوں کی جب نگاہیں ہیں  
تو پھر سمجھو کہ مرغان حرم کا آشیاں کب تک؟

جو بھرت کر کے بیمی جائیں تو اب ٹبلی کہاں جائیں  
کہ اب امن و اماں شام و نجد و قیرداں کب تک؟  
(ٹبلی)

جنگ میان نے کم از کم کچھ لوگوں میں اسلام خطرے میں ہے، کے نظرے  
کو مقبول ہیا اور ان کے جذبات کو پان اسلامزم کے گرد مرکوز کر دیا۔ اس زمانے میں  
مسلم سیاسی زبان کی لفظیات کا زور اشرافیہ کے مفادات کے تحفظ کے بجائے مسلم  
جماعتی شناخت کی زیادہ جذباتی، زیادہ اجتماعی اور عمومی علماء پر ہو گیا۔“

”کیا تم اس کے لیڈروں کے بارے میں کچھ بتا سکتے ہو؟“ مجھ موبہن نے توجہ دلائی۔ میں نے آزاد، انصاری، اجمل خاں، علی بر اور ان اور حضرت موبہن کے بارے میں سنا ہے۔ میرے پچا چخاب میں رولت سٹیہ گرہ کے ایک ہیرہ سیف الدین کچلو اور لاہور کے اخبار ”زمیندار“ کے اذیث ظفر علی خاں کا ذکر کرتے ہیں۔ مجھے اس وقت مولانا محمد علی کے چند اشعار یاد آ رہے ہیں کہ جوانوں نے جمل میں کہے تھے۔

تھائی کے سب دن ہیں تھائی کی سب راتیں  
اب ہونے لگیں ان سے خلوت میں ملاقاتیں  
  
ہر آن تسلی ہے ہر آن تشغیل ہے  
ہر وقت ہے دل جوئی ہر دم ہیں مداراتیں  
  
کوثر کے تقاضے ہیں تنسیم کے وعدے ہیں  
ہر روز یہی چھپے ہر رات یہی باتیں  
  
بیٹھا ہوا توبہ کی تو خیر منایا کر  
ملتی نہیں یوں جو ہر اس دلیں کی برساتیں  
(محمد علی جو ہر)

اگر تمہارا اصرار ہے تو لکھنؤ اور اس کے گرد و نواح میں اس وقت کیا ہو رہا تھا اس کو بتانے کے لیے مجھے اجازت دو کہ میں ایک نبنا کم مشہور مگر دلچسپ شخصیت کی زندگی کی کہانی سناؤں۔

”ایکسیلفٹ“، پردوپ نے خوش ہو کر کہا۔

”ولایت علی بہوق“، جنہیں میں ایک دھنڈلاتے ہوئے ماضی سے باہر لارہا ہوں، سمجھیدہ نیت والے ایک مزاج نگار تھے۔ یہ ایک ذہنی اور سیاسی بیجان کی پیدادار تھے۔ بیجان جو اس صدی کی پہلی دو دہائیوں میں شمالی ہند کے مسلم دانشوروں میں پھیلا ہوا تھا۔ علی گڑھ کالج کے گرد مرکوز اس بیجان کو ہندستان اور ترکی دونوں جگہ کے

ان کا زمانہ جدوجہد آزادی کی تکمیل کا زمانہ تھا۔ ہندستانی مظہر نے پر گاندھی جی کے پیش رو گوکھلے، سریندرناٹھ بتری اور چلک، مختلف طریقوں سے نیشنلزم کو بلوغت کی منزل تک پہنچانے کی سعی میں لگے ہوئے تھے۔ سویشی تحریک کے آغاز کے بعد، قوی اور بین الاقوامی مظہر پر آنے والے ہرنے والے واقعات مسلمانوں مہیز رکائی۔ اسی کے ساتھ ہی اسلامی دنیا میں وقوع پذیر ہونے والے واقعات مسلمانوں کو ہندستانی نیشنلزم کی مرکزی لہر میں دھکیل رہے تھے۔ 1909ء میں نوجوان ترک انقلاب ترکی میں ہوا۔ ترکی، اسلام کی عظمت رفتہ اور آج اسلام کے دنیاوی مرتبے کی ان کی توقعات کی مسلم یادوں کا مرکز۔

اس کے دو سال بعد جب برطانیہ اور فرانس نے سلطنت عثمانیہ کو نکلرے کرنا کرنے کی اپنی کوششوں کو پھر سے شروع کیا، تو ترکی کے لیے شدید خوف و ہراس پیدا ہو گیا۔ 1911ء میں برطانیہ نے مصر پر اپنا تسلط شروع کیا، اٹلی تری پولی کی فتح کے لیے چل پڑا، اگلے سال روس، انگلستان اور فرانس کی امانت اور علی بھگت سے چار بلقانی ریاستوں نے مقدونیہ میں اپنے کرپچن بھائیوں کو آزاد کرانے کے عہد کے ساتھ ترکی کے ساتھ جنگ کا اعلان کر دیا۔

جنگ بلقان نے، جیسا کہ میں نے تھیں بتایا تھا، ہندستانی مسلمانوں میں شدید بے چینی پیدا کر دی۔ ترکی موقف کی حمایت میں مسلم پرنس نے بڑے گرم مضامین لکھے اور اردو شاعروں نے بلقان کے میدان جنگ میں ترکی جرنیلوں کی شجاعت و مرداگی کے گیت گائے۔ انصاری، بعد کو 1927ء میں کانگریس صدر، ایک طبی مشن کے ساتھ قحطانیہ گئے۔ برطانیہ مختلف جذبات کی ایک زبردست جوala پھوٹ پڑی، اس کا اظہار انتہائی سخت لب و لبجھ میں محمد علی نے اپنے انگریزی اخبار "کامریڈ" میں اور مولانا آزاد نے اپنے اردو جریدے "الہلال" میں کیا۔ میں نے تھیں چل کی نظم سنائی تھی، سنائی تھی نہ؟ میں نے تھیں جوابات نہیں بتائی وہ یہ تھی کہ ترکی جرمنی کے ساتھ برطانیہ اور فرانس کے خلاف صرف آرا تھا اور مسلمانوں اور نیشنلیتوں دونوں کی

ہمدردیاں بنیادی طور پر جرمی کے ساتھ تھیں۔ مسلم لیڈروں نے مغربی ایشیا کے مسلم ملکوں کو ہندستان پر حملہ کرنے پر راضی کرنے کے لیے متعدد کام مخصوص بنائے۔ اسی طرح کے مشن پر ہندو نیشنل لیڈر بھی ہندستان سے جرمی اور جاپان کی طرف فرار ہوئے۔ علی برادران اور آزاد جنگ کے زمانے میں نظر بند تھے۔

میرا قیاس ہے کہ ان واقعات نے دوستی کے ان معابدوں کو دریا نہد کر دیا جو سید احمد مسلمانوں اور ان کے حامکوں کے درمیان کرتا چاہتے تھے۔

”تم نہیک کہتے ہو، مسلمان نوجوانوں کے ایک روز افزوں گروپ نے، جس میں بہوق بھی شامل تھے۔ مسلم لیگ کو کاغزیں سے قریب لانا شروع کیا۔ اس کا ایک نئیں نتیجہ دسمبر 1916 کا ”لکھنؤ پیکٹ“ تھا۔ اس معابدے کی ضرورت ان توقعات کی بنا پر پیدا ہوئی کہ اتحادی جو آزادی اور حریت کے لیے لڑ رہے تھے وہ اپنی اپنی نوآبادیوں میں سلف گورنمنٹ کے موقف کو فروغ دیں گے۔ اس کا قابل ذکر پہلو یہ تھا کہ کاغزیں نے علاحدہ حلقوں ہائے انتخاب کو منظور کر لیا تھا۔“

”اس کے معمار جناح نہیں تھے کیا؟“ پردیپ نے سوال کیا۔

”ہاں“، عزیز نے جواب دیا، ”اور تسلک بھی۔ لیکن ہندو مہاجا کی پیش رو ہندو سجاووں نے الگ حلقوں ہائے انتخاب اور فرقہ وارانہ نمائندگی کی مخالفت کی۔ ہمارے صوبے میں احساس شدید تھے جہاں مسلمانوں کو تیس نو صدی نشیں دی گئی تھیں حالانکہ وہاں ان کی تعداد چودہ نو صدی سے زیادہ نہیں تھی۔ لکھنؤ پیکٹ نے مدن موہن مالویہ اور سی. واٹی۔ چھاتماںی کو بہت مضطرب کر دیا۔“

”ہمیں اتنی ہی معلومات کی ضرورت تھی، میرا خیال ہے کہ اب ہمیں آگے بڑھنا چاہیے“، جنگ موہن نے مشورہ دیا۔

لکھنؤ پیکٹ کے بعد سے کاغزیں اور مسلم لیگ نے مل کر کام کرنا شروع کیا۔ ان کے مشترکہ اجلاس روایت بن گئے اور انھوں نے گاندھی اور ان کے غلاف کے ساتھیوں کو اپنی مہم کے لیے زیادہ وسیع پلیٹ فارم مہیا کر دیے۔ ان کی زیر قیادت

ہندو اور مسلمان عدم تعاون کی تحریک میں ایک دوسرے کے شانہ پر شانہ آگے بڑھے۔ آریہ سماجی شردا ہاند کو دہلی کی جامع مسجد میں بلاتا ہندو مسلم اتحاد کا نقطہ عروج تھا۔ ببوق اس دن کو دیکھنے کے لیے زندہ نہیں رہے۔ 1918 میں ان کا انتقال ہو گیا۔ تقانے تینتیس سال کی عمر ہی میں شمعِ حمل کر دی۔

”عزیز بھائی، ایسا لگتا ہے کہ تم کامگریں اور مسلم لیگ کے مقابلے کو مناسب سمجھتے ہو، سمجھتے ہو تو؟“ پر دیپ نے سوال کیا۔

”ہوں، فرقہ وارانہ نمائندگی کو مان لینا کامگریں کے موقف سے مطابقت نہیں رکھتا تھا۔ اگر ہمارے ملک میں مسلمانوں کے مفادات یکساں نہیں تھے تو مذہب کی بنیاد پر کسی علاحدہ کمیٹی میں انھیں کیوں کر رکھا جا سکتا تھا؟ کامگریں کو وقتی سیاسی فائدوں کی خاطر جلدی میں کیے گئے مقابلوں کو قبول نہیں کرتا چاہیے۔ اس کے بعد اے ایک مضمون نظریاتی مہم کے ذریعے اکثریت واد اور اقلیت واد دونوں کو دبانا چاہیے تھا۔ اے ہماری سیاست میں ایک الگ مسلم شناخت کی تخلیق کی مخالفت کرنا چاہیے تھی۔ میرے یہ کہنے کا سبب یہ ہے کہ علاحدہ حلقة انتخاب اور ریزرو یشنز نے بالآخر ہندوؤں سے الگ کلوئیں شہیہ میں ایک متحد اور مریبوط مذہبی - سیاسی اکائی کو جنم دیا۔ مزید یہ کہ انھوں نے مذہب پر جنی سیاست کے لیے جگہ پیدا کی اور اشتہانی (communitarian) شناختوں کو بڑھاوا دیا۔ دعائیں دینیے برطانوی پالیسیوں کو جنہیں کامگریں نے اپنے لیڈریوں اور کارکنوں میں جواز بخشنا اور مسلمان، ذاتوں اور قبیلوں کے مثالیں قرار پائے اور سیاسی اسکیوں میں انھیں جگہ ملی۔ اس صورت حال نے، وقت گزرنے کے ساتھ خود ساختہ مسلم لیڈریوں کو ایک معروضی طور پر مصنوعی کیوٹی کی نمائندگی کرنے اور سرپرستی، ملازمت اور سیاسی ذمہ داریوں کو حاصل کرنے میں دوسروں کا مقابلہ کرنے کی ہمت عطا کی۔

اس موضوع پر مزید کچھ کہنے کے لیے ہو سکتا ہے کہ آئندہ میرے پاس اور کچھ ہو، اس وقت تو میں اس فضا اور اس ماحول کو پیش کرنا چاہتا ہوں جس میں ببوق علی گڑھ میں پلے بوئے اور اپنے مختصر عمر میں، بعد کو جس ماحول میں انھوں

نے لکھا۔ وہ ایک ایسی تحریک سے متعلق تھے جس کے سامنے بہت سے مقاصد تھے۔ بہر حال اگر ان کے معاصرین اور ان کے دوستوں نے عوامی پلیٹ فارموں پر لمحے دار تقریبیں کیں تو انہوں نے برطانوی راج پر قبیلے لگائے اور اپنے خاکوں اور اپنے ذرا موں میں ان کا مقاوم اڑایا۔

1887 میں سولی گاؤں میں پیدا ہونے والے بہوق بارہ بیکنی ضلعے کے قدواں شرقاً سے تعلق رکھتے تھے۔ وہ اپنا سلسلہ ترکی کے ایک تارک وطن سے ملاتے ہیں جو شہاب الدین غوری کے حملے کے زمانے میں ہندستان آئے۔ ان ترک تارک وطن کا نام قدودہ الدین تھا اور وہ روم کے سلطان اور قلمرو کے قاضی کے بھائی تھے۔ انھیں بہر حال ان کی بیوی اور بیٹی کے ساتھ جلاوطن کر دیا گیا۔ مختلف ملکوں کی خاک چھاننے کے بعد وہ اجیر کے ولی خواجه معین الدین چشتی کے پاس پہنچے۔ خواجه صاحب کے اثر و فیض سے انھیں دہلی کی سلطنت میں ترجیحی حیثیت ملی۔ ان کے بیٹے نے دربار کے ایک رئیس کی بیٹی سے شادی کی۔ خود قدودہ الدین نے بہار کے سرکش سرداروں کے خلاف اودھ کی طرف جانے والی ایک ہمہ کی قیادت کی۔

1201 میں انہوں نے جگدیپور، بارہ بیکنی میں آج کا جگور کے بہار راجہ پر چڑھائی کی اور 52 گاؤں کے ایک بڑے علاقے پر قبضہ کیا جو ان کی جاگیر ہو گئی۔ قاضی قدواں نے، بعد کو وہ اسے نام سے جانے جاتے تھے۔ 1207 میں الیودھیا میں انتقال کیا۔ بہوق کے بیٹے انور جمال قدواں نے مجھے بتایا کہ قاضی قدواں کے اسلاف دہلی کے سلاطین اور اودھ کے نوابوں کے زیر سایہ بڑے خوشحال اور متول ہوئے۔ ایک زمانے تک اس سلسلے کے نوجوان نواب کی فوج کے اعلیٰ دوستوں میں بھرتی ہوتے رہے۔ لیکن بکسر کے مقام پر برطانوی توپوں نے قدواں اشرافیہ کے پھولوں کو تمہیں نہیں کر دیا۔ اس کے بعد، قدواتیبوں کے اثر و رسوخ میں کمی آئی اور وہ بارہ بیکنی ضلعے میں محدود ہو کر رہ گئے مگر یہاں کے زمین دار اشرافیہ میں یہ لوگ پھر بھی ایک موقر غصہ رہے۔ ان میں سے بعض ضلعے کے سب سے بڑے جاگیرداروں میں تھے، باقی لوگ بہت بڑی تعداد میں اجداد کی چھوڑی ہوئی اور ہر دو قوت تقسیم ہوتی ہوئی زمینوں

کے مالک ہوئے اور چھوٹے چھوٹے زمین دار بن گئے اور ایک اچھی خاصی برادری بنالی۔ انگریزوں کے عہد کے دوران، یہ لوگ زوال آمادہ جاگیر دارانہ نظام میں، نہایت اطمینان و سکون کے ساتھ اخبطاط کا ہکار ہوتے رہے۔

حسن اتفاق دیکھئے، اس نظام کا جس سے ان کی روزی روٹی وابستہ تھی، آخری اور قطعی خاتمه ایک قدوامی ہی کے ہاتھوں ہوا۔ یوپی کی کامگری و وزارت میں رفیع احمد قدوامی ریونیو نسٹر تھے انھوں نے 1939 میں ٹھنڈی ایکٹ بنا لیا جس نے زمین داری کے نظام کو بالکل مغلوق و معدود کر دیا۔ اس کے بعد 1946 میں انھوں نے وہ تاریخی ریزولوشن پیش کیا جو زمین داری نظام کی موت کا اعلان تھا۔ رفیع، ببوق کے چھتیے بھائجے تھے۔

قدوامی سلطے کی یادیں، ببوق کے دادا شجاعت سے آگے شاذ ہی گئی ہوں گی۔ وہ مفصلات کے ایک جھاکش اور تند مراج تعلقدار تھے۔ وہ 1857 سے قبل نوابان اودھ کے آخری پُرآشوب زمانے میں تھے۔ وہ لاقانونیت کا زمانہ تھا، جب چور زمیندار، حریص ریونیو افسر اور لیبرے فوجی چھوٹے زمین داروں کی ریاستوں کو لوٹھے کھوئے، ان کی جائداؤں کو ہڑپ کرتے اور ان کے مطالبات کو نہ مانے والے گاؤں کو تاراج کرتے تھے۔ شجاعت علی نے ایسے دراندازوں سے مدافعت کی خاطر سلح پاہیوں کی ایک جماعت رکھ رکھی تھی۔ اسی وجہ سے ان کی متلاطم زندگی کا زیادہ حصہ، پڑو سی زمین داروں اور لگان وصول کرنے والوں سے، آم کے باغوں اور دیہی شانہلات میں ہونے والی جھپڑوں میں صرف ہوا۔ فتح دکارانی کی یہ جھپڑیں دیہات کے لوگوں کی یادوں میں بڑی بڑی لڑائیوں کی شکل میں موجود ہیں۔ آله اودل کے طرز پر اودھی بولی میں لکھی ہوئی آم کے باغوں میں ہوئے ان معروکوں کی ایک کہانی، گاؤں کا ایک لوک گائک گاتا پھرتا تھا۔

బبوق کے والد، ممتاز علی اودھ کے برطانوی سلطے کے بعد کے پر سکون دونوں سے ہم آہنگ ایک شریف اور نرم دل آدمی تھے۔ وہ بہر حال اپنے فیض کی پہنچ والی دنیا سے آگے کی دنیا سے بھی واقف تھے۔ وہ لکھنؤ سے اخبار مٹگوانے والے پہلے

شخص تھے اور سولی کے واحد تعلقدار تھے جس نے اپنے بچوں کو مغربی تعلیم کے لیے بھیجا۔ ان کے چھوٹے بیٹے دلایت علی اپنے ایک ایسے خاندان میں عجیب و غریب اور غیر معمولی نسل کے جس میں نہ تو پچھلی نسلوں میں اور نہ ہی موجودہ نسل کے کسی فرد میں ذہنی صلاحیتوں کی کوئی غیر معمولی علامت نظر آتی ہو۔ پدرہ برس کی عمر میں انہوں نے فرست ڈویزن میں دسویں کا امتحان پاس کیا۔ اس کے بعد انھیں مزید تعلیم کے لیے علی گڑھ بیچ دیا گیا۔ وہاں وہ جلدی ہی اپنے قلمی نام بہوق کے نام سے مزاجی مفہماں اور طنزیہ خاکے لکھنے والے کی حیثیت سے جانے جانے لگے۔ بہت دن نہیں گئے کہ وہ ظریف طبع، انقلابی دانش و رہنمائی اور محض اچھے کھانے اور ذہین گفتگو کے رسیا لوگوں کے ایک زندہ دل گرده کا مرکز توجہ بن گئے۔ یہاں ان سب نے سیاسی احتجاج کو شکستہ مزاجی، تمثیل، طنز اور بھجوگوئی سے ہم آمیز کیا۔ ان کے معبدوں مجازی تھے، محمد علی اور ڈاکٹر انصاری اور یونگ نرک ریلیوشن کے لیڈر جنہوں نے سلطنت عثمانیہ کی اصلاح کرنے اور اسے توانا کرنے کا بیڑہ اٹھایا تھا۔

ڈاکٹر انصاری کی عوای زندگی کا قابل توجہ پہلو یہ تھا کہ ان کی پان اسلامی دل چھپیوں نے پہلی عالمی جنگ سے قبل ان کے بڑھتے ہوئے نیشنلزم کی نفعی نہیں کی۔ بعد کو بھی انہوں نے مسلمانوں میں قوم پرستی کے احساسات کو فروع دینے کی بہت سی کوششوں کی سرپرستی کی اور 1929 میں نیشنلٹ مسلم پارٹی کی بنیاد رکھی۔ پارٹی نے اپنے انہائی مفہماں پسندانہ اور سیکولر موقف میں فرقہ وارانہ تحفظات کو ایک آزاد اور متحد ہندستان کا ابطال یا اس کی تروید قرار دیا۔ اور سماجی انصاف کو کیونٹی کے مفادات پر ترجیح دی۔ ان رجحانات کو انصاری نے بہت بڑھاوا دیا خصوصاً 1927 میں کامگریں کے صدر کی حیثیت سے اور کامگریں کے سکریٹری کی خدمات انجام دیتے ہوئے متعدد بار۔ ان کے عروج کا بخوبی فرقہ پرستی کے سیلاپ کا رغب موزنے کی بہت سی دوسری کوششوں سے ہوا، کوششیں جو کامیابی کی چند مثالوں کے باوجود عام طور پر ناکامی پر ختم ہوئیں۔

”یہاں یہ کہہ رہا تھا کہ محمد علی اور ڈاکٹر انصاری ہی بہوق گروپ کے بیرو

نہیں تھے۔ ان لوگوں نے اکبر اللہ آبادی سے بھی تحریک و ترغیب حاصل کی۔ اکبر اللہ آبادی نے مغربی اپریل ازام پر رائے زنی کی اور مسلمانوں اور ہندوؤں کو ایک دوسرے سے الگ رکھنے کی حکومت کی چالوں پر تنقید کی۔ اقبال کی نظموں کا بھی چرچا ہوا۔ پنجاب کے اس مکسر المزاج، شر میلے اور گوش نشین بیرون شر کا نام اردو دنیا میں بڑا ماںوس نام تھا۔ انہوں نے اُس اقبال سے محبت کی، جس نے عوام کو عمل کے لیے کھڑے ہو جانے پر اکسایا، اقبال جس نے مسلمانوں ہیروز کو ان کی حقیقی عظمت و شکوه کے ساتھ متعارف کرایا، اقبال جس نے اپنی خنی تاویلات سے ان احکام قرآنی میں جان ڈال دی جو فلسفیاتِ تخلیقات پر مبنی تھے۔ اقبال کی حب الوطنی کی نظیمیں اور اسلام دوست اشعار بہوق کی موت کے بعد بھی بہت دنوں تک ان کے دوستوں کے دلوں کو گرماتے رہے۔ ’بانگ درا‘ میں صقلیت کے عنوان سے اقبال کی ایک نظم جزیرہ سلی کے بارے میں ہے۔ سلی جو کبھی یورپ میں مسلمانوں کا مضبوط قلعہ ہوا کرتا تھا۔ یہ نظم اسی کی نیرنگیوں اور اس کے نشیب و فراز کے بارے میں ہے۔

پردیپ نے عزیز سے اصرار کیا کہ وہ نظم سنائے۔ عزیز نے نظم کے پہلے بند کو چھوڑ کر باقی اشعار بغیر کسی تکلف کے نظم سنادی۔

آہ اے سلی! سمندر کی ہے تجھ سے آبرو  
رہنمای کی طرح اس پانی کے صحراء میں ہے تو  
زیب تیرے حال سے رخسار دریا کو رہے  
تیری شمعوں سے تسلی بحر پیا کو رہے  
ہو سبک چشم سافر پر ترا منظرِ مدام  
موج رقصان تیرے ساحل کی چٹانوں پر مدام  
تو کبھی اس قوم کی تہذیب کا گھوارہ تھا  
حسن عالم سوز جس کا آتش نظارہ تھا

نالہ کش شیراز کا بلبل ہوا بغداد پر  
 داغ رویا خون کے آنسو جہان آباد پر  
 آسمان لے دوستِ غناظ جب برباد کی  
 اپنی بدروں کے دل ہاشم نے فریاد کی  
 غم نصیب اقبال کو بخشا گیا ماتم ترا  
 چن لیا تقدیر نے وہ دل کہ تھا محروم ترا  
 ہے ترے آثار میں پوشیدہ کس کی داستان  
 تیرے ساحل کی خوشی میں ہے انداز بیان  
 درد اپنا مجھ سے کہہ میں بھی سرپا درد ہوں  
 جس کی تو منزل تھا میں اس کارواں کی گرد ہوں  
 رنگ تصویر کہن میں بھر کے دکھلادے مجھے  
 قصہ یامِ سلف کا کہہ کے تڑپا دے مجھے  
 میں ترا تختہ سونے ہندوستان لے جاؤں گا  
 خود بیہاں روتا ہوں اور ووں کو دہاں رواؤں گا  
 (اقبال)

ببوق کے زمانے میں علی گڑھ، انصاری اور علی برادران کے لیے جو نیشنلزم  
 اور پان اسلامزم کے ایک امتراج کی تبلیغ کر رہے تھے، stumping ground تھا۔ یہ  
 ایسے غیر معمولی نوجوان لوگوں کا گھوارہ تھا جن کے بارے میں سیاست، ادب اور  
 صحافت وغیرہ کے میدان میں آنے والی دہائیوں میں بہت کچھ سُنا جاتا تھا۔ ببوق کے  
 معاصرین میں سید محمود تھے جو بعد کو کامگریں کے جزل سکریٹری ہوئے اور آزادی  
 کے بعد ایک وزیر، خلیف الزماں اور شعیب قریشی تھے جو 1930 تک اہم صیہیتوں میں

کا گھر میں کی ہموائی کرتے رہے مگر بعد کو مسلم لیگ میں شامل ہو گئے۔ راجہ غلام حسین، گروپ کے ذیں تین صحافی محمد علی کے دلوں خیز اخبار "کامریڈ" کے نائب مدیر ہوئے اور بعد کو لکھنؤ سے نکلنے والے "نیوایرا" کے اڈیٹر بنے۔ اودھ بخش کے اڈیٹر سجاد حسین، لیگ کے انقلابی بازو کے ایک متاز فرد، عبدالرحمن بجوری، ان حضرات کے علاوہ سجاد حیدر یلدرم اور عبدالماجد دریا آبادی جیسے ادیب، جائیردار خاندانوں کے لڑکے، جن کی کچھی نسلوں نے کبھی اپنی روزی نہیں کیا، وہ خالی پیٹ بھی نہیں تھے کہ برطانوی راج کے خلاف جذبات سے بھڑکے ہوئے ہوتے۔ نیشنل احتجاج ابھی تک تعلیم یافتہ نسل کلاس کا مسئلہ تھا۔ جنگ آزادی ابھی تک الفاظ سے لڑی جاری تھی۔ یہ سیاسی منظر نامے کی ایسی قسم تھی جس میں ادیب اور مقرر بہت جلدی سامنے آئے۔ ببوق نے ایک ادیب کی حیثیت سے بڑی تیزی کے ساتھ اپنا مقام پیدا کر لیا۔ جب راجا غلام حسین "کامریڈ" کے باقاعدہ نائب مدیر ہوئے، ببوق ان کے اخبار میں اپنے قلمی نام سے مراجہ کالم بڑی باقاعدگی سے لکھتے رہے۔ ببوق اور محمد علی میں دوستی بھی بہت گہری ہو گئی۔

ببوق علی گڑھ سے بارہ بھکی منتقل ہوئے مگر دوستیوں کے یہ بندھن بدستور رہے۔ وہ بارہ بھکی سے 18 میں دور لکھنؤ کی ادبی اور سیاسی زندگی میں سرگرمی کے ساتھ شریک رہے۔ وہ "کامریڈ" کے علاوہ دو اردو رسالوں میں بھی لکھتے رہے۔ "اوودھ بخش" اور "معلومات"۔ "اوودھ بخش" سجاد حسین کی ادارت میں نکلتا تھا اور معلومات کے اڈیٹر تھے عبدالوالی۔ جنگ کے زمانے میں علی برادران چندواڑہ میں نظر بند کر دیے گئے اور "کامریڈ" بند ہو گیا۔ ببوق چندواڑہ گئے اور محمد علی سے گفتگو کے دوران لکھنؤ سے ایک دوسرا انگریزی اخبار نکالنے کا فیصلہ کیا۔ اس طرح راجہ غلام حسین کی زیر ادارت، 1916 میں "نیوایرا" کی اشاعت کا آغاز ہو۔ اخبار کی مالی ضروریات کو پورا کرنے کے لیے ببوق اور ان کے دوستوں نے اپنے اپنے پاس سے فٹ فراہم کیا۔ یہ رسالہ شان سے نکلا مگر بہت کم دنوں تک چلا۔ لیکن پھر بھی اس مختصر عرصے میں اس رسالے نے 1917 میں "کامریڈ" کے بند ہونے سے مسلم صحفات میں جو خلاء پیدا ہو گیا تھا

اُسے ضرور پُر کر دیا۔ 1917 میں غلام حسین سڑک کے ایک حادثے میں جاں بحق ہو گئے۔ حکومت نے ”نوابیرا“ سے ایک نئی صفائح کا مطالبہ کیا جو یہ دے نہیں سکا اور نومبر 1917 کے آخری دنوں میں رسالہ بند ہو گیا۔

ان تعلقات اور ان رابطوں کی بناء پر، بارہ بیکی میں بمبوق کا گھر مسلم سیاست کی سرگرمیوں کا ایک مرکز بن گیا۔ تھمنو میں سرگرم، ان کے علی گزہ کے پرانے دوست اکثر سنپر اتوار کے روز یہاں جمع ہوتے۔ یہ سب نوجوان تھے اور ادب اور سیاست کے افق پر اپنی آمد کا اعلان کرنے والے تھے۔ بارہ بیکی میں بریکٹس کرنے والے، بمبوق کے وکیل دوست عزیز انصاری، کے دیلے سے، ان کے چچازاد بھائی ڈاکٹر انصاری بھی اس طبقے میں شامل ہوئے۔ یہاں کے سیاسی مبانش لطیفون، چنکلوں اور قہقہوں سے پُر ہوتے تھے۔ نیمیں کانگریس اور مسلم لیگ کے آئندہ جلوسوں کے لیے تباہیز لکھی جاتیں اور منشور تیار ہوتے۔ یہ سب کے سب جاگیردارانہ صنی اخلاق رکھ رکھاؤ اور جدید تعلیم سے آراستہ وجہہ اور خوبصورت نوجوان تھے۔ یہاں یہ لوگ آرام کر سیوں پر دراز رہتے، نہایت اطمینان و سکون کے ساتھ ھٹکوں کے دم لگاتے، ہوا میں خوشبودار تمباکو کا دھواں اڑاتے، اردو اور فارسی کے اشعار سننے اور سنتے، اپنی کہی ہوئی نظمیں اور غزلیں پڑھی جاتیں، اپنے لکھے ہوئے افسانے اور کہانیاں سنائی جاتیں یا پھر گمراہ گرم سیاسی بمحشیں ہوتیں۔

ان سب کے درمیان ایک چھوٹا سا، مونا سا اور شر میلا لڑکا میزبانی کے فرائض انجام دیتا، زنانے مکان سے مردانے تک بھاگ بھاگ کر کام کرتا۔ ان لوگوں کو یہ گمان بھی نہیں تھا کہ یہی لڑکا آزادی کی راہ پر ایک دن ان کا ہم سفر ہو گا اور جب ان میں سے اکثر راہ میں تھک تھک کر بیٹھے چکے ہوں گے، یہ لڑکا خاموشی اور عزم کے ساتھ منزل پر پہنچ جائے گا۔ یہ چھوٹا سا، مونا سا شر میلا لڑکا تھا رفیع احمد نندوانی۔

عزیز نے اپنی بات کو جاری رکھنے سے پہلے تھوڑا توقف کیا۔  
بمبوق کا گھر ایک کے بعد ایک سیاسی ہنگامے اور جوش و خروش کا گھر تھا۔

جگ نرک رویلوشن کے وقوع پر بہوق کے جذبات اپسے بھڑکے، جوش و خروش رگ دپے میں کچھ ایسا سراہت ہوا کہ انہوں نے اپنے لارکوں اور اپنے بھانجوں بھیجوں کے نام ترکی جرنیلوں کے نام پر رکھے۔ جگ ملکان کے زمانے میں وہ اقبال کی مشہور نظم لٹکوں اور جوابی لٹکوں پڑھتے اور روتے تھے۔ انہوں نے ڈاکٹر انصاری کے طبی ملن کے لیے چندہ بھی جمع کیا، پہلی عالمی جنگ شروع ہونے پر ان کا سارا گروپ جنگ میں جرمنی کے نشیب و فراز کا بیدی دمچپی سے جائزہ لیتا، جرمن کامیابیوں پر خوش ہوتا اور اس کی ناکامیاں اُسے مغموم کر دیتیں۔ شریف حسین کے محلے کے وقت 1916 میں یہ اپنے خاص سریرست راجہ آف محمود آباد کے یہاں جانے والے ایک وفد میں شریک ہوئے اور انھیں اپنی مایوسیوں اور دل فلکنگوں سے آگاہ کیا۔ 1916 میں کاگر لیں اور لیگ کے لکھنؤ سیشن کے دوران بہوق اور ان کے دوستوں نے ایک میمورنڈم پر بہت بحث کی جو وہ جناح کو بھیجننا چاہتے تھے اور جس میں انہوں نے ان کے صدارتی خطے کے لیے کچھ مشورے دیے تھے۔ بہت عرصے بعد، اس گروپ کے چند اراکین نے جو بقید حیات تھے، دعویٰ کیا کہ جناح نے ان کی بہت سی تجاویز کو اپنی تقریر میں شامل کیا تھا۔ آخر میں، جب بارہ بیکی کے ضلع مجریہ نے اینی بست کی نظر بندی کے خلاف ہونے والے احتجاجی جلوسوں پر پابندی لگائی تو بہوق کا گھر سیاسی سرگرمیوں کا ادا بن گیا۔

لکھنؤ کے سیاسی اور ادبی خواص کے درمیان بہوق کا صرف ایک پاؤں تھا، ان کا دوسرا پاؤں، بڑی مضبوطی کے ساتھ اپنے خاندان کے ماضی میں تھا، انہوں نے اپنی مختصر زندگی میں اُن اقدار اور نجی خوبیوں کو محفوظ رکھنے کی کوشش کی جو انھیں اپنے خاندان کے ماضی سے ملی تھی۔ مہمان نوازی، سعادتمندانہ پرہیزگاری دوستی میں استواری اور اُن روایات سے انحراف سے انکار جن میں ان کی پرورش ہوئی تھی۔ ان کا گھر مہمانوں اور غریب رشتہ داروں سے بھرا رہتا تھا۔ مقامی ہائی اسکول میں، گاؤں کے ہر لڑکے کے لیے ان کے گھر کے دروازے کھلے ہوئے تھے اور قیام و طعام کا مفت انتظام تھا۔ ضلع کی عدالتوں میں مقدمات اور دوسرے کاموں کے سلسلے میں آنے والے

جوار کے دیباٹیوں کے لیے ان کا گھر مفت سرائے کی حیثیت رکھتا تھا۔ ان کا گھر مقامی نیشنل انجینیوں کا اڈا تھا اور لکھنؤ سے آنے والے سیاست دانوں اور صاحبوں کے لیے قرار گاہ۔ اس گھر میں وہی کھر درے پن اور شہری نفاستوں کا چولی دامن کا ساتھ تھا اور دیباٹوں کے گنوار اور قبے اور شہر کے نفاست پسند شرفاء ایک میز پر بینہ کر کھانا کھاتے تھے۔

انور جمال قدوائی کے بڑے بھائی مہدحت کامل قدوائی اکثر ہرے فخر سے بتاتے ہیں کہ ان کے والد نے کس طرح ہر اس رشتے اور دوستی کو انجامی گرم جوشی سے اپنایا اور نجایا جو انھیں درثے میں ملی تھیں۔ اپنے شہری حال میں، اپنے وہی ماضی کے در آنے پر انھیں کبھی ندامت یا شرمندگی نہیں ہوئی۔ اکثر ایسا ہوتا تھا کہ وہ ذیں اور زیر ک علیگ ساتھیوں کے ساتھ بیٹھے ہیں، شعر و شاعری کا چچا ہے، یا کسی سخیدہ سیاسی مسئلے پر گرامکرم بحث چھڑی ہوئی ہے کہ کوئی گنوار، لکھنوں تک دھوتی اٹھائے ہاتھ میں اپنے قد سے بڑا لٹھ لیے داخل ہوتا ہے۔ ببوق اسے دیکھتے ہی پکتے ہیں اور اسے گلے لگایتے ہیں، اور اپنے ساتھیوں کو بتاتے ہیں کہ یہ فلاں فلاں رشتے سے میرے چچا یا چچازاد بھائی لگتے ہیں۔ ان کی فیاضی اور فراخ ولی راز تھی۔ اس کا انحصار ان کی آمدی اور قرض حاصل کرنے کی ان کی صلاحیت پر تھا۔ وہ جوں ہی اپنے خستہ حال مہمان کو کونے میں لے جا کر اس کے کان میں کچھ کہتے تو گھروالے سمجھ جاتے کہ کچھ روپے اسے دیے جا رہے ہیں۔ ان کی سخاوت کے بہت سے قصے ان کی موت کے بعد آبدیدہ بیواؤں کے ہونٹوں پر آئے اور بہت سے لوگوں کو معلوم ہوئے۔“ پردیپ کو یاد آیا کہ اسے خاندان کی ایک شادی میں جاتا ہے۔ تھوڑی دیر بعد وہ چلا گیا اور پھر جگ موہن بھی۔

عزیز ان لوگوں کے جانے کے بعد بھی نہیں کھرا رہا، سگریٹ پیتے ہوئے اور سوپتے ہوئے۔

”جہاں ذہن خوف دہراں سے پاک ہوتا ہے اور سر اونچا رہتا ہے۔  
جہاں دنیا ذاتی دیواریں بنا کر گلے گلے نہیں کر دی گئی ہوتی ہے۔“

اپنی آزادی کی ترپ کے میگر کے اس اظہار کے چھ سال بعد جولائی 1918 میں ببوق کو کالرا ہوا، ڈاکٹر انصاری جو اس وقت لکھنؤ آئے ہوئے تھے، بھاگ کر بارہ بیکی گئے، مگر وہ ببوق کو بچانے سکے۔ دو دن بعد ان کا انتقال ہو گیا۔ یہیں انہیں قدوامی، خود جن کے شوہر شفیع احمد قدوامی اکتوبر 1947 کے فسادات میں مار دیے گئے تھے، سولی میں اپنے والد کی خاموش تجھیز و تلفیغ کو بیان کرتے ہوئے آب دیدہ تھیں۔

బبوق کے مضامین، زبردست ذاتی سحر، صحن مزاج اور انتہائی انسانیت کی حامل شخصیت کا ایک بہت چھوٹا سا حصہ ہیں۔ ان کے سیاسی مرکے انتہائی سمجھیدہ تھے مگر ان کا اظہار مزاجیہ اور طنزیہ تھا۔ اپنے خاکوں اور اپنے چھوٹے چھوٹے اسکلشیں میں انہوں نے اس دونوں تہذیب کا بہت مذاق اڑایا جو ہندستان میں انگریزی راج کے تحت جنم لے رہی تھی۔ ان کے خاکوں کے نگار خانے میں اپنے 'صاحبوں' کی نشت و برخاست کے طریقوں اور ان کے انداز گفتگو کی نقل کرنے والا انگلینڈ پاٹ بیر سڑھے، جو یہ ظاہر کرتا ہے کہ انگلینڈ کے چند مہینوں کے قیام میں وہ خود اپنی زبان بھوول گیا ہے۔ پنواری سے لے کر ڈپٹی گلکھر تک کے ہندستان کے باجوں کچھر کے ان نمونوں کو دیکھیے۔ جو گوری چیزیں واپس اپنے آقاوں کے سامنے اپنی کمتری کے اظہار اور عام آدمی کے ساتھ بدماگی سے پیش آنے میں مفعک تلتے ہیں۔

ایک اعلیٰ ادبی حیثیت رکھنے والے ان خاکوں نے ببوق کو ان مسلم دانشوروں میں مقبول و معروف بنا دیا جو مغربی تعلیم کے افق پر دیر سے آئے والوں میں تھے اور جنہیں ان کے درمیان انگریزی زبان کی صحافت کی بہتان نے اپنے احساس کمتری سے نجات دلائی تھی۔ اپنی بقا کے ان کے دعوے کی بنیاد، اس عہد کی سماجی تاریخ کا ان کے ایک جزو ہونے پر ہے۔

"کامریٹ" میں ببوق کے کالم "گپ" کے تین اقتباس دیکھو:

پنواری

پنواری دوپایہ انسان کا ایک ایسا نمونہ ہے جو اخلاقی تانے بانے

اور جسمانی ساخت کی ایسی انوکھی خصوصیت اور ایسی وچیدگیاں پیش کرتا ہے جنہیں نظر انداز کر دینا سویا لوگی کے کسی طالب علم کے لیے ممکن نہیں ہے۔ وہ ایک ارتقائی عمل کا انجام ہے، اور اپنے دور افتادہ صورث بے ذمے بندر کی ہاکمل طور پر ترقی یافت جتوں اور خصوصیتوں کو انجامی کامل صورت میں پیش کرتا ہے۔ اس کی اخلاقی اور ذہنی چیزیں، اس کی بیدار ذہانت، خطرات کا احساس، اس کی حاضر دماغی، اس کے صورث اعلیٰ کا عطا کیا ہوا قابل فخر درود ہے۔ یہ اس وعدے کی حرمت انگریز ہمکیل ہے جو بندروں نے کیا تھا۔

### ریونیو ایجنت

ریونیو ایجنت قانونی پر یکٹش کرنے والوں کی ایک قسم ہے جو اوردھ کی پکھریوں اور عدالتوں میں بھہناتی رہتی ہے۔ یہ صوبے میں مغربی تعلیم اور مغربی تہذیب کے ط Louise سے زیادہ قدیم ہے۔ اس کا نجم، جاں پر اب نوابی عبد کی غالباً آخری ترب پ تھی۔ وہ انگریزی اسکولوں یا کالجوں کی پیدا اور نہیں ہے۔ یہ تعلیم کے کمبوئی نظام کی عطا ہے، ایک فتحانہ جواز ملک کے انکل پچھو طریقہ تدریس کا، ایک خوس ثبوت اس تربیت کے فائدوں کا جو کتاب پڑھنے کے بے کیف اور تحکما دینے والے کاروبار کے مقابلے میں حق کے دم لگاتے ہوئے، انہوں کھاتے ہوئے، منڈے سر، داڑھی سے مزین چہرے اور میلے کچلے لباس والے مولوی کے ذاتی آرام و آسائش پر زیادہ زور دینے پر اصرار کرتی ہے۔ یہ ٹنگلک قانونی علم کا ذاتی دیواروں کی بنیادوں پر کھڑا کیا ہوا ایک دھانچہ ہے۔ اسے بڑے

اطہمان سے آئتی (نقہ) خرافات کا نمونہ کہا جاسکتا ہے۔ یہ نوجوان پھواری کے دلوں کی انجائی کی نمائندگی کرتا ہے۔ یہ اس زمانے کی ایک شاندار تاریخی غلطی ہے۔

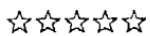
### دی آزری یہ مجھریت

آزری یہ مجھریت، ایک برباد، اکرچہ ناقابلی یقین و فادری کی فتح ہے۔ ”بڑے صاحب“ کو ہفت وارِ سلام کرنے کی توئین و تائید ہے اور ”ڈالیوں‘ کی انجائی اور انگیزی کا مظہر، وہ ذہنی دیوالیے پن کا مقدس نمونہ ہے اور دیکی حافظت کا سرکاری اعتراف۔ اور بے جس اور شخص عوام کے ساتھ لفظت گورنر کا کیا ہوا ایک عملی مذاق۔

”آزری یہ مجھریت صاحب پچاس برس کے ہوں گے۔ مگر وہ اپنی ساری زندگی کے تجربوں اور اپنی عمر کے ایک ایک سال کی چیزوں ہوئی فربہ کو بڑے آرام سے اٹھاتے ہیں۔ ان کے ایک لمبی واڑی ہے جسے وہ اس بے بیازی کے ساتھ لگائے پھرتے ہیں جو کسی کرچکن بیٹھ یا دیوبند کے کسی مولوی کو زیب دیتی ہے۔ مذہبی اعتبار سے وہ مسلمان ہیں مگر ایک کمز مسلمان یہ عقائد میں وہ گلکھر سے لے کر نام نہاد صاحب، یعنی گنک گلکھر تک سب کے لیے ایک شرمناک عقیدت کو بھی شامل کر لیتے ہیں۔

مؤخر الف ذکر اس کا خصوصی دوست ہے۔ اور اکثر اس کی مہمان نوازی کا فائدہ اٹھاتے ہوئے، انجائی بے رحمی کے ساتھ اردو کو سخ بکار قتل کرتا ہے تاکہ اس کے یورپ نواو

ہونے کے پارے میں میزبان کے دل میں رہے ہے شکوہ  
و شبہات کو بھی ہاتی نہ رہنے دیا جائے۔



## ساتواں باب

میری زندگی میں بہت سے متعدد واقعات نے بہت سی ذاتوں اور بہت سے فرقوں کے لوگوں سے قریبی روابط قائم کرنے میں بڑا کام کیا ہے۔ اور ان سب سے ملٹے کا میرا تجربہ مجھے یہ کہنے پر اکساتا ہے کہ میں نے رشتہ داروں اور انجینئروں میں، ملکی لوگوں اور غیرملکیوں میں، گوروؤں اور کالوؤں میں، ہندوؤں اور دوسرا سے مذاہب کے مانتے والے ہندستانیوں میں، وہ چاہے مسلمان ہوں، پارسی ہوں یا کریم ہوں اور یہودی ہوں، کسی امتیاز یا تفریق کا مجھے کبھی کوئی احساس نہیں ہوں میں تو یہاں تک کہہ سکتا ہوں کہ میرا دل کوئی ایسا امتیاز کرنے کی صلاحیت ہی سے عاری ہے۔

(بیہم۔ کے۔ گاندھی، آنونیم گرانی، صفحہ 221)

یہ دسمبر 22-23 کی بات ہے۔ اکثر لوگ، ایودھیا کے ہنوان گز گھی مندر کی دن بھر کی دھار میک تقریبات میں شرکت کرنے کے بعد سوچتے تھے۔ ہر طرف سکون تھا، ایک سناٹا تھا۔ آسمان پر تارے ٹھٹھا رہے تھے کہ اچانک رات کا سناٹا ایک شمشے کی طرح چھن سے ٹوٹ گیا۔ کیسری لباس پہننے کچھ سادھو، ترشول، لائشیں اور فریم میں گئی ہوئی ایک تصویر لیے ہوئے بازو کی ایک گلی سے نکلے۔ یہ لوگ دائیں طرف مڑ گئے، ملکی کے کچھ سے بچتے ہوئے وہ بابری مسجد کی طرف بڑھے جو ایک اوپنے نیلے پر 1528 سے یقیناً موجود تھی۔ ایک ایسے کام کو انجام دینے آئے تھے جس سے وہ بہت کم واقف تھے اور اسی وجہ سے گھبرائے گھبرائے اور پریشان سے تھے۔ دردازارے پر پہنچا

کر انہوں نے اپنی چھٹیں اتاریں، اپنے سروں کو کافند سے ڈھکا اور ڈھک کر زمین کو دو دفعہ اپنے ہاتھوں سے چھوا، اور نہایت عقیدت کے ساتھ جے سیارام، جے سیارام کہا۔ تھوڑی دیر بعد، گروپ کا سب سے معمرا سادھو مسجد کے مرکزی گنبد کی طرف جھپٹا، اس کا یہ فعل ایسا تھا کہ جسے دیکھ کر پہ جلال سلیمان کی فوجوں کے دلوں میں خوف خدا بینے جاتا۔ اس نے وہاں پر دیوی دیوتاؤں کے کچھ بُت رکھ دیئے۔ اپنا یہ فرض پورا کرنے کے بعد وہ جلدی سے واپس ہوا، لاثین بچھادی، ذھلی دھوتی کو کس کر باندھا اور رات کی تاریکی میں غائب ہو گیا۔

اسی وقت ایودھیا میں کہیں بھلی گری۔ گرج چمک کے ساتھ موسلاطہ بارشیں آئیں۔ بھلی، شاہراہ پر بننے ہوئے ایک مندر پر گری تھی۔ بچھ سوتے سے جاگ گئے، جیسے ان کے خواب ٹوٹ گئے ہوں۔ سڑکوں اور فٹ پاٹھوں پر سونے والے شردھالو پناہ لینے کے لیے بھاگے۔ بڑے بوڑھے یہ معلوم کرنے کے لیے کہ یہ ہنگامہ کا ہے کا ہے اپنے اپنے گھروں سے باہر نکل آئے۔ وہ غصے اور ناراضی کی اوپنی اوپنی آوازیں سنتے ہوئے بے حصہ حرکت کھڑے ہوئے تھے۔ سرجوندی کا پانی ہمیشہ کی طرح، اپنے روایتی سکون کے ساتھ ہے جا رہا تھا کہ جیسے کچھ ہوا ہی نہیں۔

اگلی صبح جب سورج نکلا اور سارے سیاہ پادل چھٹ گئے۔ لوگوں نے سنا کہ رام اپنے جنم استھان پر پرکشت ہوئے ہیں تو ہزاروں لوگ بابری مسجد بچھ گئے۔ وہ اپنے ساتھ مٹھائیاں اور پھول لائے۔ قریب ہی تکھنہ یونیورسٹی کے گرججیٹ احمد دین اور نور محمد، آزاد ہندستان کے دو بیٹے، سارے تماشے کو خاموشی کے ساتھ مگر گھبرائے ہوئے دیکھتے رہے۔ ایودھیا، فیض آباد اور یونپی کے دوسرے شہروں میں تباہ پیدا ہو گیا۔ ذہر کشت مجھڑیت کے۔ کے۔ نیر نے سوریوں کو ہٹانے کے چیف سکریٹری اور انپرائز بزرگ آف پولس کے حکم کو ماننے سے انکار کر دیا۔ وزیر اعلیٰ گوبنڈ بلخھ پنځے نے بھی کسی قطعی کارروائی سے احتراز کیا۔ یونپی کی حکومت نے ہڑی بھادری و کھانی مگر کیا کچھ نہیں۔ اکتوبر 1950 میں نہرو نے سپورنگز سے کہا کہ مسئلے کو حل کرنے میں انجامی کمزوری دکھائی گئی اور بعد کو ہونے والے واقعات اسی کمزوری کا نتیجہ تھے۔ بہر حال خود

نہرو کا رول، فرقہ پرستی کے خلاف ان کے عموماً سخت روشنی کے مطابق نہیں تھا۔ وہ مداخت نہیں کرتا چاہئے تھے۔ انہوں نے اس معاملے میں اپنے آپ کو بے بس محسوس کیا۔ وہ تو ایودھیا مگر بھی نہیں، پتھر نے انھیں دہانے جانے نہیں دیا۔

”یہ کواس ہے“، پر دیپ نے غصے میں کہا، ”ملک کا وزیر اعظم بے بس کیوں کر ہو سکتا ہے؟“

تینوں دوست خاموش بینے کر 15 اگست 1947 کے بعد کہ جب سے انہوں نے باقاعدہ مل بیٹھنا شروع کیا تھا، ہونے والے واقعات کا جائزہ لینے لگے۔ اب یہ 1950 کا موسم سرما تھا۔ بے اطمینانی کا گریوں کا طویل موسم ختم ہو چکا تھا۔ ہر تالیں اور مظاہرے تو گریوں کے موسم میں لکھنؤ کے لیے روزمرہ کا معمول تھے، ختم ہو چکے تھے کہ شدید سردی میں سڑکوں پر آتا اور دھرنوں پر بیٹھنا آسان نہیں تھا۔ ایودھیا کا مسئلہ تو مہینوں سے موضوع گنتلو تھا، وہ اب جذبات کو برائیخت نہیں کرتا تھا۔

بنگال، 7 فروری کو بچوت پڑنے والے زبردست فرقہ وارانے فسادات سے جانبر ہوتا شروع ہو گیا تھا مگر پناہ گزیوں کے ترک وطن کا سلسلہ بھی تھا نہیں تھا۔ امن و شانتی کی بحالی کتنی تکلیف دہ تھی۔ نہرو نے پارلیمنٹ کو بتایا کہ 7 فروری اور 8 اپریل 1950 کے درمیان 857579 ہندو ہندستان آئے اور 278778 مسلمان پاکستان گئے۔ دوسرے الفاظ میں، دو دہائیوں سے زیادہ کے ظلم و جور اور جوابی پاگل پن کی یادیں، 1918 میں گلکتے کے فسادات سے لے کر اکتوبر 1946 کے نواکھالی ہنگاموں کی اور سکھوں، سب ہی کے جذبات یکساں طور پر بچوت پڑنے کی حد تک بڑکے ہوئے تھے۔

”عزیز بھائی“، پر دیپ نے کہا، ”مجھے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ کامگریں کی ایودھیا پالیسی کی زیادہ گہری الجھن کی محض علامت ہے۔ کیا ہم لوگ اس مسئلے کو سلجا سکتے ہیں؟“

عزیز نے کسی قدر بے دل کے ساتھ سر ہلایا، وہ اس کے بارے میں باختصار نہیں کرتا چاہتا تھا، اس کا دل تو خلافت کے بعد کے مظراٹے میں انکا ہوا تھا۔

”ذہن میں دو اہم سنگ میں ضرور رکھو۔“ عزیز نے کسی قدر بلند آواز میں کہا، ”پہلا، گاندھی جی نے ۵ فروری 1922 کو سول نافرمانی کو منسوخ کر کے اپنا دھماکہ کیا۔ دوسرا، 21 نومبر 1922 کو ترکی نیشنل اسمبلی نے خلافت کو سلطنت سے علاحدہ کرنے اور مارچ 1924 کو اسے قطعی طور پر ختم کرنے کا فیصلہ کیا۔ گاندھی جی کا یہ غیر متوقع فیصلہ، سب تو نہیں تھا مگر ہندو مسلم فسادات اور کانگریس سے مسلمانوں کی کشیدگی سے مل ضرور گیا۔ لوگوں نے کہا کہ عوام کی محبوس تواتائی نے فرقہ وارانہ فسادات میں اپنے نکاس کی ایک راہ ڈھونڈ لی۔ یہ بات صحیح ہو سکتی ہے۔ اگرچہ یہ فرقہ تباہی کے تصور اچوری کو ہلا کر رکھ دینے والے تشدد سے بہت پہلے شروع ہوئے تھے۔ اسی طرح پان اسلامزم کے حامیوں کے جوش و خروش پر کانگریس کی بے اطمینانی اور تشویش سے سب ہی واقف تھے۔ اور پھر ہر شخص جانتا تھا کہ ان کے ساتھ گاندھی جی کے کمزور اتحاد میں مختلف موقع پر نوٹ پھوٹ ہو چکی تھی۔ بہت برسوں بعد پہنچت جی اور دوسرے متعدد لوگوں نے متفاہد بے اطمینانیوں کی بناء پر قائم کیے ہوئے مصنوعی اتحاد کی بات کی۔“

”گاندھی کو کبھی نہ کبھی اپنے فیصلے پر افسوس ضرور ہوا ہو گا“، پردیپ نے رائے ظاہر کی۔

”بالکل نہیں۔ 13 اگست 1931 کو ”یونگ انٹیا“ میں لکھتے ہوئے انہوں نے 1922 میں جو کچھ باردوں میں کہا تھا، اس کا دفاع کیا۔ انہوں نے اپنے اس خیال کو پھر دہرایا کہ تیسرا دبائی کی بیداری اس فیصلے ہی کی وجہ سے تھی۔ مسئلہ بہر حال یہ نہیں ہے۔ قابل غور خود کانگریس کے اندر پڑنے والی درازیں ہیں۔ 1922 کے اختتام تک، سول نافرمانی اکتوبری کیسینی اس نتیجے پر پہنچی کہ ملک ابھی سول نافرمانی کے لیے تیار نہیں ہے، پھر بھی ”مکوئی تبدیلی نہیں“ (No changes) کے ماننے والوں نے کاؤنسل میں شرکت سے اتفاق نہیں کیا۔ حیا میں دسمبر 1922 میں کانگریس بٹ گئی۔ سوراج

پارٹی قائم ہوئی اور اس کی سربراہی کی دلیش بندھو، سی آر داس اور موتی لال نہرو نے۔ بیجسیلیبو کاؤنسلوں کے انتخابات میں ان کے امیدواروں نے اچھی کامیابیاں حاصل کیں۔ سفر پر اونس میں واضح اکثریت ملی۔ بنگال میں انفرادی گروپ مفہوم ترین تھے۔ یوپی اور بھائی میں خاصی تعداد میں ان کے امیدواروں نے کامیابیاں حاصل کیں۔ یہ بات ذہن میں رہے کہ کاؤنسلیں ہی وہ اکھاڑے تھے جہاں فرقہ وارانہ سیاست کی تکمیل و توضیح ہوتی تھی۔

”مگر کیوں؟“ جگ موہن نے بڑی مصصومیت سے پوچھا، ”میں تو یہ سمجھتا ہوں کہ ہمارے سیاست دانوں نے انتظامیہ اور فیصلے لینے والی تنظیموں میں زیادہ حصہ کا مطالبہ بڑے تسلیل سے کیا۔“

”تم نجیک کہتے ہو،“ مگر پھر، تقویض اختیارات کے ہر قدم نے ہندو مسلم نفروتوں کو بڑھا دیا۔ اس صورت حال کے پیچھے، مختلف علاقوں میں فرقوں کے مابین غیر مساوی فروع و ترتی کا بڑا ہاتھ ہے۔ جب مارچ 1923 میں 1919 کے ایکٹ کے نفاذ کے بعد چند ممتاز کانگریسیوں نے چنگاب کا دورہ کیا تو انہوں نے ہندوؤں، سکھوں اور مسلمانوں کو منقسم پایا۔ دوسری دہائی کے وسط میں عموماً نیشنلزم سے پسپائی اور کیونلزم سے مسلم علاحدگی پسندی اور جارح (عُکری) ہندو قوم پرستی کی طرف تیز رفتار پیش قدی ہوئی۔

”کیا یہ غیر معمولی تھا؟“ پردیپ نے پوچھا۔

”یقیناً، تفریق اور تقسیم تھیں مگر مذہبی خلوط پر نہیں۔ یونیٹ پارٹی کے وجود میں آنے کی کوئی اور کیا توضیح کر سکتا ہے؟ جناح کے خطہ کے سامنے 1945 میں اس سے پہلے نہیں، بھیجا ڈالنے کی وضاحت اس کے علاوہ اور کیوں کر کی جاسکتی ہے؟ بنگال میں بھی کچھ ایسا ہی قصہ تھا۔ ہر جگہ، 1919 کے ایکٹ نے ذات اور فرقہ وارانہ سیاست کا دائرہ وسیع کر دیا۔ ہر گروہ نے وہ چاہے چھوٹا ہو یا بڑا، اقتدار اور احتمار کے محکموں تک رسائی کے لیے اپنی تعداد اور اپنے اثر و رسوخ کو استعمال کیا۔ کمزوروں نے

رعاۃتوں اور تھفظات کے مطالبے کیے، اتحادیق یافتہ لوگوں کی طرف سے اس کی شدید مخالفت ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ بھاگل کا گریس نے، 1922 میں بھاگل مسلم سیاست دانوں کے ساتھ دلش بندھو، سی آر داس مجاہدے کو قبول نہیں کیا۔ بعد کو، زمین داروں کے غلبے والی بھاگل کا گریس نے ان لگان داری قوانین کو مسترد کر دیا جنہوں نے مسلمان کاشکاروں کو راحت دلا دی ہوتی۔ فضل الحق کی پرچا کریمک پارٹی نے اپنا اثر و رسوخ کچھ بڑھا لیا کیونکہ کا گریس نے غربیوں کی پارٹی کا اپنا کردار ترک کر دیا تھا۔ فضل الحق کو جو کسی طرف سے بھی کمز فرقہ پرست نہیں تھے، بالآخر فرقہ پرستی کی سیاست کے گرداب میں دھکیل دیا گیا۔

”بخار کا کیا ہوا؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”یہاں شہری ہندو تاجر اور کاروباری لوگ یونیورسٹ پارٹی کے میں کیونتی اتحاد کو دربر کرنے کے لیے تحد ہو گئے۔ ہندو سماج میں ان کی خاص حیاتی اور مددگار تھیں۔ فضل حسین جیسا روشن خیال سیاست داں بھی ان کے تقدیر و غصب کا ہدف بنا۔ اس کا سبب یہ تھا کہ انہوں نے، عوایی عہدوں اور پیشوں میں کم نمائندگی رکھنے والے مسلمانوں میں، اپنی حیثیت اور اپنے منصب کو استعمال کر کے کچھ مراعات تقسیم کرنے کی کوشش کی۔ مختصر ای ہے کہ ایسا لگتا ہے کہ ہر خیال اور ہر رنگ کے سیاست داں، مانگیوں جیسے فورڈ اصلاحات کی فراہم کی ہوئی عوایی جگیوں پر قبضہ کرنے کے لیے بے قرار تھے۔ اس عمل میں یہ لوگ دوسرے مختلف گیئر میں پڑ گئے۔ اکثر نے احتجاج کا میدان چھوڑ کر آئینی سیاست کو اپنا لیا۔ مختلف طبیوں پر ہس پوند اتحاد کیا اور پارٹی کے داخلی اور میں پارٹی اختلافات کو ختم کرنے کی کوشش کی۔ نتیجہ اگست 1928 کی نہرو کمیٹی رپورٹ اور لندن میں ہونے والی گول میز کانفرنس سے قبل کی پریچ گفت و شنید کی شکل میں سامنے آیا۔“

”اور سوراچ پارٹی کا احیاد؟“ پر دھپ نے استفسار کیا۔

”مجھے خوشی ہے کہ تم نے مجھے یاد لادیا۔ یہ بہت بعد لو ہوا۔ 1933 کے

وسط تک، گاندھی جی کے ڈائٹی مارچ کے بعد کامگریں کے لائق عمل پر نظر ہانی کے برخلاف مطالبے ہونے لگے کیونکہ سول نافرمانی ایک طریقہ کار کی حیثیت سے اپنی افادیت کو بچی تھی اور قوی تواتائیوں کو منید سرگرمیوں میں لگانے کے عملی منصوبے بنانے کی ضرورت تھی۔ پہبھپہ پورا گھوم چکا تھا۔ 1922-23 میں کوئی تبدیلی نہیں کی وکالت کرنے والے اب کا نسل میں داخلے کے حمایتی بن گئے تھے۔ ابتداء میں گاندھی جی راضی نہیں ہوئے اور انفرادی سول نافرمانی کی بات کی۔ مگر مارچ 1934 کے وسط تک انھوں نے اپنے موقف کو معتدل بنایا۔ اپریل کے اوائل میں جب انصاری اور پی۔سی۔ رائے ان سے ملے تو انھوں نے سوراج پارٹی کے احیاء کی حمایت کی اور سول نافرمانی کو منسوخ کر دیا۔

”یقیناً، دوبارہ نہیں“، جگ موہن نے اپنی خاموشی توڑی۔

”ہاں، یہ ایک غیر مقبول فیصلہ تھا۔ پنڈت جی کے دل میں ایک نیس اٹھی کہ اطاعت و جاثواری کے وہ بندھن جنھوں نے برسوں سے انھیں مہاتما سے باندھ رکھا تھا نوٹ گئے تھے۔ انھوں نے اپنے آپ کو بالکل تھا محسوس کیا۔ ایک سنان جزیرے میں بالکل بے یار و مددگار۔ سو شلسٹوں کا خیال تھا کہ دہلی اسکلی میں داخل ہونے کا فیصلہ 1929 کے اُس لاہور ریزولوشن کی خلاف درزی تھا جس نے لیجسلینو اسٹلیوں کے بایکاٹ کی اجیل کی تھی۔ ان کا مطالبہ تھا کہ کمل آزادی سے کم کچھ نہیں۔ ان کا عقیدہ تھا کہ قوی تحریک یقینی طور پر آئینی نظام اور انگریزوں کے ساتھ مفاہمت کی طرف بڑھ رہی ہے۔ اس زمانے سے متعلق ایک تذکرے میں ہے کہ کامگریں ہائی کمائن کی میں میں پالیسیوں اور ان کے اقتصادی اور سماجی پروگراموں کی وجہ سے نوجوانوں میں شدید مایوسی تھی۔ یہ صورت حال پارٹی میں دہشت پسند لیدروں اور حکومت دشمن عناصر کی تعداد میں اضافہ کر رہی تھی۔ ملک کے مختلف حصوں میں دہشت گرد شورشوں کے اکا دکا واقعات نے نوکر شاہی جبر کی گرفت کو مفہوم کر دیا۔

”کامگریں سو شلسٹ پارٹی کی بنیاد کب پڑی؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”اشوک مہتا، میتو سانی اور جے پر کا ش نرائن کے 1933 میں بیل سے ربانے کے فوراً بعد۔ جے پی (جے پر کا ش نرائن) نے نہ تو کبیر ج میں پڑھا تھا نہ ہی آسکفورد میں، وہ لندن اسکول آف آنائکس میں ہبڑا لاسکی کے زیر اٹھ بھی نہیں آئے تھے۔ لندن میں کسی اور جگہ بھی انہوں نے تعلیم نہیں پائی تھی۔ ان کی تعلیم امریکا میں ہوئی تھی اور اگر قطعی طور پر کہیے تو یونیورسٹی آف دیکان سن میں۔ جے پر کا ش 1929 میں کیونٹ ایٹرینیشل کے ایک حادثی دانش در کی حیثیت سے ہندستان واپس آئے۔ وہ جلدی ہی کانگریس کے لیبر ریسرچ ذیپارٹمنٹ میں لے لیے گئے۔ مگر بہت دن نہیں لگے کہ گاندھی جی اور نہرو سے ان کے بڑے سمجھیدہ اختلافات پیدا ہو گئے جب انہوں نے کانگریس کے اندر ہی کانگریس سویٹلست پارٹی قائم کی۔“

”اگر میں پوچھوں کہ اختلافات کیا تھے؟“ جگ موہن نے جانتا چاہا۔

”سویٹلست حکمت عملی یہ تھی کہ کانگریس سے اندر رہ کر اس کی پالیسی کو سخت بنایا جائے، جس کے بارے میں ان کا خیال تھا کہ 1932 کی سول نافرمانی کی تحریک میں ابتری میں تیزی اسی کی وجہ سے آئی۔ ان لوگوں نے ان شرائط پر بھی اعتراض کیا جن کو مان کر کانگریس 1936 کے انتخابات میں شریک ہونے کی خواہش رکھتی تھی۔ جے پی نے کانگریس ورکنگ کمیٹی سے استعفی دے دیا۔“

”بس اتنا ہی؟“ جگ موہن متاثر نہیں ہوا تھا۔

1939 میں دوسری عالمی جنگ چھڑی، جے پی اور سویٹلست جنگ مخالف لوگوں میں تھے۔ اسی لیے وہ لوہا بنانے والے شہر جہشید پور میں ایک باغیانہ تقریر کرنے کے جرم میں گرفتار کر لیے گئے۔ ایک سال بعد انھیں رہا کیا گیا مگر بیل کے گھٹ ہی پر انھیں دوبارہ حرast میں لے لیا گیا، ان کو سزا ملی اور انھیں دیوبی کے عظیم راجپوت قلعے میں قید کر دیا گیا۔“

”یہی وہ جگہ ہے جہاں انہوں نے سنبھلی خیز بیل بریک کیا تھا؟“

”نہیں“ عزیز نے پردیپ کو جواب دیا۔ وہ واقعہ نومبر کے منے میں ہزاری

بانے سترل میں کا تھا۔ جب وہ اور ان کے ساتھی میل کی اپنی کوٹھریوں سے بھاگے تھے اور دھوتویوں کو آپس میں باندھ کر بنائی گئی سیر ہی کی مد سے میل کی اوپنی دیواروں کو پار کر کے آزادی حاصل کی تھی۔ یہ سال تھا 1942۔ برا کو تاریخ کرنے کے بعد جیسا کہ بندستان کے دروازے پر کھڑے تھے۔ حکومت گھبرائی ہوئی تھی، بہرحال کامگریں اپنے پچھلے موقف پر قائم رہی اور برطانیہ کے فوجی مقاصد میں اعانت کرنے سے انکار کر دیا۔ اس سیاسی فضا میں کامگریں نے معروف ”بندستان چھوڑو“ سول نافرمانی کی تحریک کی گاندی ہی کی تجویز کو منحور کر لیا۔ گاندی ہی اور دوسرے لیڈر گرفتار کر لیے گئے۔ عوامی رہ عمل زبردست تشدد اور توڑ چھوڑ کی شکل میں سامنے آیا جس میں سو شلنگوں نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔

”لاچت رائے نے بھی تو امریکا میں وقت گزارا تھا، گزارا تھا نا؟“ جگ موبین نے دلچسپی لینا شروع کیا۔ مگر سوالات کی اس کی بوچھار سے پردیپ کو بہت جھنجھلاہٹ ہوئی۔

”ارے کچھ خیال نہ کرو یار،“ عزیز نے اس کی پیغام تھپتیتے ہوئے کہا۔ ”ہاں، 1907 میں ملک بدر کیے جانے کے بعد لالہ نے 1914 سے 1919 تک امریکا کو اپنا گھر بنالیا۔ جب وہ واپس آئے تو انھیں 1920 میں لفکتے میں منعقد ہونے والے کامگریں کے خصوصی سیشن کا صدر منتخب کیا گیا۔ 1922 میں وہ قید کر لیے گئے اور 1928 میں، لاہور میں سائنس کمیشن کے خلاف ہونے والے مظاہرے میں پولیس لامتحی چارج میں ان کی موت ہو گئی۔ وہ ایک شعلہ بیان سو شلکت تھے مگر بندوتو (Hindutva) کے لیے ایک نرم گوش رکھتے تھے۔ یوں تو انھوں نے آزادی اور خودختاری کے لیے اپنے آپ کو وقف کر لکھا تھا مگر ان کا تعلق کامگریں کے اس چھوٹے سے انہاپنڈ طبقے سے تھا جس کو مسلمانوں سے بڑی نفرت تھی۔ انھوں نے اپنی تحریروں میں، اپنے دوسرے آریہ سماجی دوستوں کی طرح مسلمانوں کے خلاف زبر اگل۔ سیکی وجہ ہے کہ انھوں نے بندو مہاسچار اور ستائش کی تحریکوں میں کلیدی کردار ادا کیا۔ میں تو یہاں تک کہوں گا کہ چنگاب کی فرقہ پرستی کو تم اس وقت تک سمجھ نہیں

سکتے جب تک کہ لاپچت رائے، لالہ ہر دیال اور سوامی شری دھانند کو اپنی توجہ کا مرکز نہ  
بناؤ۔

”میرے پچا“، مجک موهن نے کہا، ”شیر پنجاب لاپچت رائے کے بارے میں  
بہت مختلف باتیں کہتے ہیں۔“

”مجھے یقین ہے ..... تم لوگوں کو کچھ معلوم ہے؟ اس انحراف کے لیے  
معافی چاہوں گا لیکن میں تصحیح بتاؤں کہ دو قومی نظریے کو سید احمد خاں سے جوڑ دینا  
بہت عام ہے۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ آریہ سماج سے شروع ہو کر، ویرساور کر اور  
گرو گولواکر کی تحریر ہوں، اور ہندو قوم اور ہندو شناخت کی آن تھک تلاش و جستجو نے  
دو قومی نظریے کو سہارا بھی دیا اور استحکام بھی۔ جناح کے منظر عام پر آنے سے بہت  
پہلے، 1925 میں لالہ ہر دیال نے کہا تھا کہ ہندستان اور پنجاب کی ہندو قوم کا مستقبل  
چار باتوں پر منحصر ہے۔ ہندو سنکھشن، ہندو راج، مسلمانوں کی شدھی اور افغانستان اور  
سرحدوں کی فتح۔ ان کا دعویٰ تھا کہ ہندو نسل کی تاریخ ایک ہے اور اس کے اوارے  
ہم رنگ اور یکساں ہیں۔ دوسری طرف، مسلمان اور عیسائی ہندو اذام کے دائیے سے  
بہت باہر ہیں۔ اسی لیے، جس طرح آنکھ میں پڑی ہوئی کسی چیز کو نکالنا ضروری ہوتا  
ہے اسی طرح اسلام اور عیسائیت کی شدھی ضروری ہے۔ عیسائیت اور اسلام کی نوعیت  
کی اس تعمین کو پیش نظر رکھتے ہوئے ساور کرنے لکھا کہ جب سے مسلمانوں نے  
ہندستان میں کھس پینہ کی اسی وقت سے موت اور زندگی کا تازعہ شروع ہوا۔

”ہم ہندو کی خفیل کی طرف لوٹیں گے؟“ پردیپ نے کسی قدر تکلف کے  
ساتھ استفسار کیا۔

”اُرے ہاں، گاندھی جی نے یہ کہہ کر کہ وہ Complete Independence کے حقیقی معنوں کے مطابق مکمل آزادی چاہتے ہیں، نہرو کی ناراضی کو کم کرنے کی  
کوشش کی۔ دھماکے کے بعد وہ تغیر چاہتے تھے۔ چند مہینوں کے بعد انہوں نے پہلی  
کو مطلع کیا کہ انہوں نے کامگریس سے اپنا ... تو زنے کا فیصلہ کیا ہے۔ انہوں نے

محوس کیا کہ ان کی پالیسیاں، پارٹی میں بہت سے لوگوں کو قائل نہیں کرپائی تھیں مگر اس کے باوجود انہوں نے 17 ستمبر کو واردہا سے اپنا سیاسی منشور جاری کیا۔ جس میں مستقبل میں کامگریں کی سرگرمیوں کا خاکہ پیش کیا گیا تھا۔ بمبئی کے کامگرلیں سیشن میں اس کے آخری دن 28 اکتوبر کو انہوں نے شرکت کی جہاں اسی ہزار افراد نے ان کے ساتھ اپنے اتحاد اور بینکی کا اعلان کیا۔ اس اعلان نے ان کی حکمت عملی کی صحت کی توثیق کر دی۔ اور ان کے مخالفین یہ جان گئے کہ وہ اب بھی اپنے احکامات چلا سکتے ہیں۔

”یقیناً، ایک منظم کامگرلیں کی کارگزاری اسمبلی کے انتخابات میں کچھ بہت اچھی نہ ہوتی۔“

”نہیں بھائی، کامگرلیں نے اچھی کارگزاری دکھائی، 88 سیٹوں میں سے 44 نشیں اس نے جیتیں۔“

”اگر تم نہ رہ مانو تو ہمیں پھر نہرو رپورٹ کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔“  
پردیب نے مشورہ دیا۔

”کیوں؟“ جگ موبن نے حرمت کا اظہار کیا۔

”میں نے سنا ہے کہ اس کی سفارشات نے فرقہ دارانہ تنازعات کو اور گبرا کر دیا۔“

”ہاں انہوں نے کیا؟“ عزیز نے جواب دیا۔ یاد رکھو کہ انہیوں صدی کے آخر اور ہمیوں صدی کے اوائل کے ہندستان میں اہم مسلم لیڈروں نے کچھ کلوٹیلی ایڈمنیسٹریٹ کے ساتھ مل کر، اگرچہ ایسا کرنے کے دونوں کے اسباب مختلف تھے، اس خیال کو فروع دیا کہ مسلم شاخت اسai ہونے کی وجہ سے لازی ہے۔ نتیجتاً بھنگال اور ہنگاب میں مسلم اکثریت کے لیے الگ حلقة ہائے انتخاب، ان کی حیثیت و اہمیت، weightages اور ریزرو پیش کی تا منظوری نے مسلم یا استداؤں کو بہت گزبردا دیا۔ جیک، نہرو رپورٹ نے کامگرلیں کے خلاف محمد علی کی طلاقت بیانی کے بند کو توڑ دیا۔ انہوں

نے ذہنیں اپنیں کی سہولت کو اسلام کی آزاد و خود مختار روح سے غیر مطابق قرار دیا۔ اس کے عواقب، ان کے خیال کے مطابق تھے کہ تحقیق خدا کی، ملک و اسرائیل یا پارلیمنٹ کا اور حکومت ہندو مہاسچار کی۔ جس بات پر انھیں سب سے زیادہ ناراضی تھی وہ یہ تھی کہ مرکزی لیجیلپریس میں مسلمانوں کی نمائندگی تینینیں کے بجائے پہلیں مقرر کی گئی تھیں اور علاحدہ حلقہ ہائے انتخاب اور weightages ختم کردیے گئے تھے۔ ان کے خیال میں، علاحدہ حلقہ ہائے انتخاب اس بات کی ضمانت تھے کہ اکثریت کی اقلیت کو اپنی تعداد کی بناء پر بالکل غرقاً کر دے اور weightages اس بات کو یقینی بناتے تھے کہ اکثریت، تعداد کے کسی قانونی جگہ کو مستغل طور پر جائز ہے کہ دے۔

”میں جناح کا موقف معلوم کرنا چاہتا ہوں“، پر دیپ نے کہا۔

”جناح نے دسمبر 1928 کو منعقد ہونے والے آل پارٹیز نیشنل کونشن میں تین ترمیمیں تجویز کیں۔ پہلی یہ کہ انھوں نے مرکزی لیجیلپریس مسلمانوں کے لیے ایک تہائی نشتوں کا ریزرو شین چاہا، یہ یاد رہے کہ یہ بات تقریباً دو دہائیوں سے مسلم سیاست کی بنیادی ایئٹ رہی تھی۔ جناح چاہتے تھے کہ بالغ رائے دہندگی کے عدم نفاذ کی صورت میں بنگالی ہور ہنگامی مسلمانوں کے لیے دس سال تک ریزرو نشتوں ہوں چاہئیں۔ انھوں نے مزید یہ مطالبه کیا کہ باقی ماندہ اختیارات صوبوں کے پاس ہونے والے ملکوں کی کہ جہاں سیاسی توازن آبادی کی بنیاد پر نہیں بلکہ انصاف کے چاہے۔ دوسرے ملکوں کی کہ جہاں آبادی کی بنیاد پر نہیں بلکہ انصاف کے اصول پر قائم کیا گیا تھا، آئینی روایات کا حوالہ دیا ہو اور مسلمانوں کے درمیان ایک سنجیدہ معاملے کی پات کی۔ افسوس ہے کہ ان کی پات کو کسی نے اہمیت نہیں دی۔ ان کا مذاق اڑایا گیا، ان کو طعن و تشنیع کا نشانہ بنا یا گیا اور ایک معاندہ سبیل نے ان کی تجویزوں کو زد کر دیا۔

اپنے کاغذات کو انتہے پہنچتے ہوئے عزیز ذرا دیر کے لیے خوش ہوا اور پھر پر دیپ سے مخاطب ہوا۔

”چکھ دن قبل تم نے مجھ سے فرقہ پرستی کے بارے میں کامگریں کے

موقف کے بارے میں پوچھا تھا۔ اس سوال کے جواب کا یہ بہت اچھا موقع ہے۔ مگر اس سے پہلے ہم ایک پیالی چائے لیں۔ اور ایک سگرہٹ۔ میں اپنا پانپ آج ڈپارٹمنٹ میں بھول آیا”

آدمی رات ہونے والی تھی۔ عزیز نے کھڑکی سے باہر دیکھا۔ دکانوں کے شتر بند تھے۔ جوچ اور مجاز کا وہ زمانہ گیا جب لوگ رات کو سڑکوں پر گھومتے تھے۔ لکھنؤ اب بے لف نو کرشاہوں کا شہر ہو کر رہ گیا تھا۔ اب دہاں یہ کہنے والا کوئی مجاز نہیں تھا:

شہر کی رات اور میں تاشاد و تاکارہ پھردوں  
جگھاتی جاتی سڑکوں پر آوارہ پھردوں  
غیر کی بستی ہے کب تک در بدر مارا پھردوں  
اے غم دل کیا کروں اے وحشت دل کیا کروں

پردیپ اور جگ موہن اب بھی محفل کو ختم کرنے پر تیار نہیں تھے۔

”منہروں کمیٹی نے“، عزیز نے کہا، ”یہ فرض کر لیا تھا کہ لوگ علاحدہ حلقہ ہائے انتخاب ہوں فرقہ ولادانہ نمائندگی کے بغیر بڑے سیاسی ہوں اقتصادی مسائل کی روشنی میں سوچنا شروع کر دیں گے۔ بہت سے وجہیں تھیں جن کی بناء پر یہ جمیں ہوا۔ متعدد صلح ناموں اور معاہدوں، لکھنؤ پیکٹ، انصاری۔ لاجپت رائے تھا ویز (1923) اور بیگال پیکٹ کو پڑھنے والا یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ آیا ان سب سے کوئی قابل لحاظ فائدہ ہوا یا نہیں۔ کامگریں نے شایدی عہدوں اور ملازمتوں کے پیچھے بھاگنے والے تعلیم یافتہ طبقوں کی بے چینی اور بے اطمینانی کو کم کرنے کا موقعہ تو حاصل کر لیا ہو مگر یہ بات کافی نہیں تھی۔ نشتوں کے تناسب اور فی صدی کی بنیاد پر لیڈروں سے گفت و شنید مسلم عوام کو پارٹی کی طرف لانے والی نہیں تھی۔

”یہ کیا ہی کیوں گیا تھا؟“ جگ موہن نے پوچھا۔ ظاہری منطق دو منفردوسوں پر مبنی تھی۔ ایک یہ کہ مسلمان عام طور سے ایک ۱۶ جیسے مسائل رکھنے

والی ایک کیوں تھے۔ دوم، ان کے سیاسی اور اقتصادی مفادات دوسری کیونجی سے تباہی یا مختلف تھے۔

”مگر پھر“، بچ موہن نے خیال ظاہر کیا، ”یہی بات تو مسلم لیڈران بار بار اور بہت دن سے کہہ رہے تھے۔“

”یقیناً، اور یہ اس لیے کہ یہ ان کے واسطے اپنی اور اپنی کیوں تھی کی ایسی ہیبیس کو قائم رکھنے کے لیے منید تھا۔ حقائق یقیناً بہت مختلف تھے۔ ایک مسلمان کسان اور ایک مسلمان زمیندار کے مفادات یکساں کیسے دو سکتے ہیں؟ کیرالا کا ایک مسلمان ایک بنگالی مسلمان کے ساتھ اپنی پریشانیوں کو باہت سکتا ہے؟ لیگ اور آل انڈیا مومن کانفرنس ایک پلیٹ فارم پر ساتھ کیسے آسکتے ہیں؟ حقیقت بھی یہی ہے، یہ لوگ ساتھ نہیں آئے۔ مومن کانفرنس نے عبدالغیوم انصاری کی قیادت میں، لیگ کے مطالبہ پاکستان کی شدید مخالفت کی۔ پیغام صاف اور واضح تھا۔ تہیں، عوای فرقہ پرستان، لفاظی سے متاثر نہیں ہوتا چاہیے جس کی رو سے ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کے ساتھ امن و شانستی اور ہم آہنگی کے ساتھ مل کر رہنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتے ہیں۔“

”یہ تم نے ہمیں بتایا ہے“، بچ موہن نے کہا، ”کہ یہ نہرو کا بیپ کا مصروف تھا۔ تھا نا؟“

”ہاں، انہوں نے ایک ایسے سماج میں، کہ جو شفاقتی اور مذہبی کثرت پر نکا ہوا ہو مسلم نیشنلزم کی علت و توجیہ پر سوال کیا، اور اسلام کے بھیس میں مسلم شناخت کی تخلیق پر تقدیم کی۔ انہوں نے نشتوں کے تابع اور فی صد کے مسائل کو نیشنلزم اور کلوئیل ازم کے زیادہ بنیادی تضادات سے الگ رکھنا چاہا۔ اور توقع کی کہ جناح اپنے حلقة انتخاب کو، ترجیحی مذہبی سیاسی اجتماع کی طرح نہیں بلکہ ساتھی باشندوں کی حیثیت سے اس صحیح اور جائز جدوجہد میں لا کریں گے۔ اس بات کے کہنے میں کوئی خرابی نہیں تھی کہ مذہبی تجھیتی کو سیاسی عاملیت (activism) کی بنیاد نہیں ہوتا چاہیے یا یہ کہ عدم اتحاد کی مذہبی علامتوں کو عوای زندگی سے نکال دیا جانا چاہیے۔ کوئی خرابی تھی کیا؟“

”تم نے اس سے قبل ذکر کیا تھا نا“، پردھپ نے عزیز کو یاد دلایا، ”کہ انہوں نے 1927 میں کہا تھا کہ جب لوگ سیاسی سطح پر آئیں تو بیکھنی فرقہ وارانہ نہیں، قوی ہونا چاہیے اور جب وہ اقتصادی میدان میں داخل ہوں تو بیکھنی کی تغیر اقتصادی بنیادوں پر کی جانا چاہیے۔“

”ہاں، میں نے ذکر کیا تھا۔ تک اور بگل میں سودائی لیڈروں کی تیار کی ہوئی تباول حکمت عملیوں نے آزادی کی جدوجہد میں تنفرتے (درازیں) ڈالے، مسلمانوں کے احساسات کو نہیں پہنچائی اور کامگریں کے سیکور مقاصد کو کمزور کیا۔“  
”کیا غلطی ہوئی؟“ پردھپ نے پوچھا۔

”تم بھی اگر مجھ سے پوچھتے ہو تو کامگریں نے راج کی بتابی ہوئی فرقہ وارانہ کلیکریز کو قائم رکھا۔ عام بات کرتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ پارٹی کے عہدے وار اور عام کارکن نے اول اول سوچا اور عمل کیا مسلمان کی حیثیت سے، ہندو کی حیثیت سے اور سکھ کی حیثیت سے۔ مسلم علاحدگی پسندوں نے 1920 میں خود اپنی رفتار پکڑی۔ مسلم لیڈروں کے، جن میں سے بہت سے مانگیو۔ چیسفورڈ اصلاحات سے فائدے اخراج کے تھے، نہروں کمین کے ریاکارانہ دلائل سے متاثر ہونے کی کوئی وجہ نہیں تھی۔ اسی لیے یہ کوئی حرمت کی بات نہیں ہے کہ انہوں نے فو، آہی اپنے آپ کو آل پارٹیز مسلم کانفرنس کے جمنڈے تلے منقم کر لیا۔ اس بات پر بھی تعجب نہیں ہونا چاہیے کہ انہوں نے حکومت کے ساتھ پہنچنے کے منظموں کو مضبوط کیا۔ میں زور اس بات پر دینا چاہتا ہوں کہ ان لوگوں نے یہ سب صرف اپنے طبقے کے مفادات کے تحفظ کے لیے کیا ہے کہ نہاد مسلم مفادات کی خاطر۔“

جگ موبن کچھ دیر سوچنے کے بعد بولا، ”تو تم اب یہ کہہ رہے ہو کہ کسی کو لیڈروں کی مسلم یا اسلامی لفاظی کے سحر میں کھو نہیں جانا چاہیے۔“

”بالکل۔ پھر بھی 1928 کے بعد کی دہائی نے ایک منظم بولنے اور اپنی بات کہنے والی مسلم سیاسی کیونتی کی تخلیق کی اور ابھی تک کی عارضی کوششوں کو مستلزم

کر دیا۔ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ پاکستان ہاگزیر تھا بلکہ تھیں سیاسی اشرا فیر کے مابین بڑھتے ہوئے تفرقے سے آگاہ کرنا ہے جو اثر و رسوخ اور طاقت کے لیے دھوکا دھرمی کر رہا تھا۔

”یہ لوگ کس چیز میں سبقت لے جانے کے لیے مقابلہ کر رہے تھے؟“ جگ موہن کا دوسرا سوال تھا۔

”اوہ اس چیز کی بھاکے لیے ہے وہ سمجھتے تھے کہ ان کی ہے، اور اقتدار کے ڈھانچے میں مزید اصلاحات کے لیے اپنے سیاسی وسائل کو مجمع کرنے کی خاطر۔“

”اور“ جگ موہن نے استفسار کیا، ”حکومت کا روول؟“

”لندن میں راؤنڈ نیبل کانفرنس کیوں ڈیٹلاک کو ختم کرنے میں ناکام ہوئی۔

”حل کی تلاش کی گاہ میں جی نے کوئی کوشش نہیں کی؟“ جگ موہن نے پھر پوچھا۔

”نہیں، کاگر لیں نے نومبر 1930 میں انتاہی سیشن میں شرکت نہیں کی کیونکہ وہ راؤنڈ نیبل کانفرنس میں کسی مبادی سے قبل ذمہ دہننے ائمہ دینے والے کی شرط کو مانتے سے حکومت کے انکار کے خلاف سول نافرمانی کی تحریک چلا رہی تھی۔ فروری - مارچ 1931 میں گاہ میں - ارون مذاکرات کے بعد گاہ میں جی نے، پارٹی کے واحد نمائندے کی حیثیت سے 14 ستمبر اور کم اکتوبر 1931 کے درمیان دوسرے سیشن میں شرکت کی۔

”ہوا کیا؟“

”جگ موہن، یہ کوئی جاسوسی قصہ نہیں ہے“، پردیپ نے پانی پیتے ہوئے کہا۔

”تم اپنا کام کرو“، جگ موہن نے کسی قدر تلقنی کے ساتھ کہا۔

”نہیں، میں جگ کو تو بعد میں جواب دوں کا پہلے مجھے کامگر لیں کی لوگوں کو اکٹھا کرنے کی حکمت عملی سے متعلق اپنی دلیل پیش کرنے کی اجازت دو۔ لیکن کیا ہم آج کی مختلقواب ختم نہ کر دیں؟“

”نہیں، نہیں، باقی ابھی ختم نہ کیجیے، پر دیپ نے اور پانی پیتے ہوئے اصرار

کیا۔

”غیریک ہے۔ کامگر لیں نے مسلمان سیاست دافوں سے گفت و شنید کر کے، ان کی سیاسی بحیثیت کو جس کی کوئی تفہیمی اساس نہیں تھی، بحیثیت مجموعی پوری کیونٹی کی تربیجان ہونے کا جواز بخش دیا۔ ایک ایسا جواز جو زیادہ تر ان تفہیمی اور سیاسی ڈھانچوں سے نکلا تھا جن سے کامگر لیں خود اعتماد کو پہنچی تھی۔ ان نام نہاد لیڈروں کے لیے ایسے حالات پیدا کرنے کے بجائے کہ جن میں وہ اپنے مضر تعاون کا مظاہرہ کرنے پر مجبور ہوتے، مگر کامگر لیں نے ایسے مقابلے کے حالات پیدا کرنے سے سلسل انکار کیا، کامگر لیں کے اس روپیتے کے پیچھے ظاہر قوی تحریک کی کلی اور متحده نوعیت کو کمزور ہونے سے بچانے کی ان کی خواہش تھی۔

”بس کیا ساری بات تھی ہے؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”نہیں،“ عزیز نے جواب دیا، ”ہمارے لیڈروں کو ذر تھا کہ ایسے مقابلے کے بتائیں گے ایسے گھرے افتراق کو ظاہر کر دیں گے کہ جس کا مدادا دشوار ہو گا۔ چونکہ قوی بیکھتی بنیادی مفردہ تھا اس لیے لیڈر شپ نے اس سے بچنا چاہا۔“

”یقیناً،“ پر دیپ نے اظہار خیال کیا، ”پنڈت جی کو اس لائن سے کبھی بھی اطمینان نہ ہوتا۔“

”وہ مطمئن نہیں تھے، مگر خود ان کی کبھی بھیش صحیح نہیں ہوتی تھی۔ ان کا کہنا تھا کہ فرقہ پرستی کے پاؤں منی کے ہوتے ہیں اور چونکہ یہ ایک خرافات ہے جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے، یہ باقی نہیں رہے گی۔ اپنے اس عقیدے میں وہ نسلی پر تھے۔ عدم تعاون کے جوش و خروش کے ختم ہونے کے بعد، فرقہ پرستی،

سیاست میں ایک اہم عضر کی حیثیت سے سامنے آئی۔ ان کے والد موتی لال نہرو کو 1926 کے انتخابات میں اس کا مزہ پچھنے کو ملا تھا جب مدن موہن مالویہ اور دوسروں نے ان کے مسلم دوست میلان طبع کے لیے ان کی مذمت کی۔ فرقہ وارانہ نفرت اتنی بہڑ کائی گئی کہ موتی لال کو سیاست سے تیاگ لینے کے بارے میں سوچنا پڑا تھا۔ خود نہرو بھی، اکتوبر 1937 میں مسلم ماس کانٹریکٹ کمپنی شروع کرنے پر ہدف بنے۔

”مگاندھی کے رول کے بارے میں کیا ہے؟“

”جبیسا کہ میں نے غالباً وضاحت کی تھی کہ سول نافرمانی کی منسوخی نے ان کے اور ان کے سابق مسلمان حملہ تیوں کے درمیان دوری کو بڑھا دیا۔ ایک دفعہ جب خلافت کے غبارے سے ہوا نکل گئی اور ہندو مسلمان فسادات نے برطانوی ہند کے بہت سے حصوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تو مسلمان سیاست داؤں نے مہاتما پر نام نہاد مسلم مخالفات کو ایک طرف کرتے ہوئے اور لوگوں کو جمع کرنے کے لیے خصوصی طور پر ہندو علماء کو استعمال کر۔ تو ہوئے ہندو دائیں بازو کی طرف داری کرنے کا الزام لگایا۔“

”یہ تو، پردیپ نے کہا، ”ایک نامنصفانہ تنقید تھی۔“

”ہاں، بڑی حد تک تھی۔“ عزیز نے جواب دیا، ”لیکن پھر انہوں نے مسلمانوں کے ساتھ غلط مفروضات کی بنیاد پر سلوک کیا۔ ساتھ افریقہ سے واپسی کے بعد انہوں نے ان کے ساتھ ایک الگ پان انہیں اور پان اسلامک اکائی کی حیثیت سے بر تاؤ کیا اور ان کی امتیازی سماجی، ثقافتی، لسانی اور اقتصادی خصوصیات کا کوئی خیال نہیں رکھا۔ اسلام کی عظیم الشان روایات پر زور دیتے ہوئے اور ہندستانی اسلام کو عرب کے اسلام کے مساوی رکھتے ہوئے انہوں نے مسلمانوں کو ایک سمجھیہ مذہبی کیونٹی کی حیثیت سے سمجھا کیا۔ انہوں نے اجمل خان، ڈاکٹر انصاری اور آزاد جیسے لبرل اور سیکولر ذہن والے مسلمانوں کے ساتھ متعدد برس گزارے مگر اسلام کی ان کی جدید تاویلات سے صرف بی نظر کیا۔ روایتی نقطہ نظر، جو خود مہاتما کے اخلاقی اور روحانی قلمیں کو زیادہ

اہل کرتا تھا، ہندستانی مسلمانوں کو محترم اور مستند آواز کا نمائندہ نقطہ نظر معلوم ہونے لگا۔

اب مجھ میں کی باری تھی یہ پوچھنے کی کہ مسلم ماں کا نیک مہم آخر کیا چیز تھی۔

عزیز نے دضاحت کرتے ہوئے بتایا کہ "اس مہم کو صوبائی کاؤنسلوں کے فروری 1937 کے انتخابات میں کامگیریں کی کامیابیوں کے پس منظر میں رکھنا چاہیے۔ گیارہ صوبوں میں سے پانچ صوبوں میں کامگیریں نے واضح اکثریت حاصل کی۔ بیسی میں پارٹی نے حکومت بنائی، شمال مغربی سرحدی صوبے میں، سرحدی گاندھی خان عبدالغفار خان کی قیادت میں ان کے رینڈ شرث اتحادیوں نے اکثریت حاصل کی۔ دو قابل ذکر مستثنیات تھے بہگال اور پنجاب۔ بہگال میں فضل الحق نے ایک اتحادی وزارت بنائی۔ پنجاب میں سکندر حیات خان کی سربراہی میں یونیٹ پارٹی سریر حکومت پر بر اجمن ہوئی۔ اس میں چھونو رام کی قیادت میں ہندو جات اور سکھ کسان شامل تھے۔

سیاسی منڈی میں کامگیریں کے مراتب بہت اونچے تھے۔ ان کا تذکرہ بھی دوسری چیزوں کے ساتھ لوک گیتوں اور رزمیوں میں بھی ملتا ہے۔ بھوپور کے علاقے کے کوپوں نے گاندھی، سول تافرانی اور رضا کارانہ اسیری کے گن گائے۔

گاندھی کا آنکھ جانا  
دیور جیل نہ اب گئی لے  
جب سے ناپے سرکار بہادر  
بھارت مرے ہو دانہ رے

دوسری گیت جس میں ایک بھوپوری عورت اپنے شوہر سے کام کی جلاش میں کھینچ بہت دور نہ جانے کی درخواست کرتی ہے۔

اب ہم کربی چرکھا پیا متی جاہو بدیسا  
ہم کاتی چرکھا ساجن تم ہو لاڈ

تلی ابھی سے سورج وا  
 پیاس تی جاہو بدیسووا  
 دیسوکی لاج رہے چر کھا سے  
 گاندھی کے مانو سنیوا  
 پیاس تی جاہو بدیسووا

”تم نے میرے سوال کا جواب ابھی تک نہیں دیا، جگ موہن بے صبری  
 سے نجع میں بول پڑا۔

”ہاں، اپنے انتخابی دوروں میں مسلمانوں کے روزگار سے نہرو کی بہت بہت  
 افزاںی ہوئی تھی۔ اور اسی کا نتیجہ مسلم ماس کانٹریکٹ اسکیم تھی۔ ان کو اکسانے والی اصل  
 بات جو تھی وہ یہ تھی کہ وہ مسلم عوام کو یہ سمجھانا چاہتے تھے کہ وہ ایک قوم نہیں  
 ہیں اور انھیں یہ بتانا چاہتے تھے کہ ان کا مقدار ان کے برادران کے ساتھ نہیں بلکہ  
 دوسری کیونٹھیز کے ان کے ساتھی دستکاروں، کسانوں اور کامگاروں کے ساتھ ہے۔  
 مختصرًا یہ کہ اس سے پیدا ہونے والی تحریک میں مسلمانوں سے براہ راست اجیل کرنے  
 کی حکمتِ عملی کی جگہ ایک زیادہ خود اگکہ، اور یکوئر اجیل اور تعاون حاصل کرنے کی  
 بلاواسطِ حکمتِ عملی نے لے لی۔ بہر حال اس کے آغاز کے دو سال کے اندر اندرونی  
 پہلی ناسازگار حالات کا شکار ہو گئی۔

”کیوں؟“ جگ موہن کے سوالات جاری تھے

”چیل، یہ کوشش گاؤں اور سہولتوں سے بکسر محروم گروہوں کی طرف  
 ہونے کے بجائے زیادہ تر شہری علاقوں تک محدود رہی اور اس طرح مسلمان کسانوں  
 کو مسلمان زمین داروں سے الگ کرنے کا نہرو کا مقصد کھٹائی میں پڑ گیا۔ دوسرے:  
 ایک منقسم کا نگریں، ہندو قوم پرستوں اور ایک گاندھیانی گروپ کی مخالفت بنے یہ  
 خدشہ تھا کہ مسلمان سرگرم ورکروں کی آمد پارٹی پالیسی پر ایک تشویش ناک اور  
 ناقابل قبول اثر ڈالے گی۔“

”مگر کیوں؟“ جگ موہن نے عزیز سے ایک ایک بات پر سوال پوچھنے شروع کر دیے تھے۔

”بعض لوگوں کا کہنا تھا،“ عزیز نے اپنے مخصوص سکون کے ساتھ وضاحت کی، ”کہ پروگرام کسی سماجی اور اقتصادی مواد سے خالی تھا اور یہ کہ فائدے کم تھے اور تاخیر سے تھے۔ دوسروں کا خیال تھا کہ پروگرام زیادہ تر کافند پر تھا اور سیکولر انقلابی بیانات نے عوام کو ساتھ لیے بغیر بالآخر مسلم مفاد پرستوں کو چونکا دیا۔ میں پھر بھی اس بات پر اصرار کروں گا کہ مہم کو ختم ہو جانے دینا ایک غلطی بلکہ ایک تاریخی حادثت تھی۔ کنی بر س بعد تاریخ داں کے ایم اشرف نے اس خیال کا اظہار کیا کہ لیگ کے اثر کے بڑھنے کا ایک سبب یہ تھا کہ کامگریں نے وزارت سازی کی خاطر عوامی رابطے کی سی ترک کر دی۔ کیا تم اس بات سے واقف ہو کہ اشرف اس مہم میں شامل تھے؟“

”ہاں واقف ہوں۔ یہ وزارت سازی کیا ہے عزیز بھائی؟“ پردیپ نے استفسار کیا۔

”جلدی ہی معلوم ہو جائے گا، ذرا یاد کرو کہ ایکشن لٹنے کا فیصلہ مختلف دھڑوں کے زور بازو کے مظاہروں کے درمیان 7 اپریل 1936 کو موقتی مگر لکھنؤ میں لیا گیا تھا۔ کچھ دنوں بعد صدر کامگریں، نہرو نے لکھنؤ کی مینگ کو تبازنوں کی کامگریں قرار دیا تھا۔ چھوڑو ہمیں ایک بار پھر راؤڈ نیبل کانفرنس کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔“

”پلینز“

”سارے کام کا مجموعی نتیجہ — اعداد و شمار کی بھرماڑ اور لاتعداد تقریبیں، ثبت کیجھ عنقا یا برائے نام۔ 25 اکتوبر تک مختلف پارٹیوں کے مابین گفت و شنیدہ مسدود۔ ذہن میں یہ بات رکھو کہ گاندھی جی اپنے ساتھ مشترکہ حلقة ہائے انتخاب کی بنیاد پر الگ نمائندگی کا کامگریں کا پلان لائے تھے، ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کے

لیے ان صوبوں میں جہاں وہ آبادی کے پھیس نی صدی سے کم تھے، ساتھ ہی مزید نشتوں پر انتخاب لئے کی سہولت بھی تھی۔ اس کا لازمی پہلو بالغ رائے وہندگی تھا۔ بہر حال ایک بحث ہوئی، بال کی کمال نکالی گئی۔ باریکیاں پیدا کی گئیں اور دلاکل زیادہ سے زیادہ تحریکی ہوتے گئے۔ بالآخر گاندھی جی نے معاملے کو حل کرنے میں ہاکاہی کا اعلان کیا۔ تیرسری کافرنس بھی کسی حل کے بغیر ختم ہوئی۔ اس طرح پہلی گول میز کافرنس حقیقت ایک گول رہی جیسے ایک دائرہ۔ دوسرا ایک اور زیادہ مکمل دائرہ اور جب تیرسری کافرنس ختم ہوئی تو پہلے چلا کر یہ تو ایک بالکل گول صفر رہی۔

”نتیجے نے یقیناً“، پر دیپ نے رائے ظاہر کی، ”حکومت کے اس موقف کی تصدیق کردی کہ ہندستانی سیاست داں خود اپنے تباہات کو حل کرنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتے ہیں۔“

”بالکل!“ سکریٹری آف ائیش برکن ہیڈ نے 8 نومبر 1927 کو برلن اسپھوری کمیشن کا اعلان کرتے ہوئے بھی کہا تھا۔ پانچ سال بعد، برطانوی وزیر اعظم رائے میکڈھلٹ نے بیان دیا کہ چونکہ کیوں نہ انسانگی کے معاملے کو طے کیے بغیر کوئی آئینہ پیش رفت نہیں ہو سکتی ہے۔ اس لیے متأزعہ دعووں کو خود وہ طے کرے گا۔ نتیجہ تھا 16 اگست 1932 کا کیوں نہ اوارڈ۔“

”عزیز بھائی، اب مگر چلتے کا وقت ہو گیا“، پر دیپ نے اچاک اعلان کیا۔ وہ کسی رکھے والے کے انتظار میں تھے جو انھیں کسی ایک جگہ چھوڑ دے جہاں سے وہ اپنے اپنے گھروں کو پیدل جائیں کہ ان کی نظر ایک فقیر پر ہڑی۔ فقیر کا کتنا اس کے پاس ہی بیٹھا ہوا تھا، فقیر چائے کی ایک پیالی کے لیے پیے۔۔۔ رہا تھا۔ عزیز کو فقیروں کی دولت کی کہانیاں یاد آئیں۔ اسے چارلس لمب کے وہ اشعار بھی یاد آئے جن میں کہا گیا تھا کہ ان کہانیوں میں سے آدمی کہانیاں کنجوں کے گزھے ہوئے بہتان ہوتے ہیں۔ قدیم ہندستان کی اساطیری دولت کی کہانیاں جنہوں نے شاعروں کو متین کر دیا تھا اور فاتحین کی نظریں ہندستان پر جماویں تھیں، قسم پاریسہ بن

چکی تھیں۔ اسی این بریلیں فورڈ نے لکھا تھا کہ ”آج دہان غربت و افلات کا وہ پاہاں ہے کہ جس کی گھرائی معلوم کرنے کی ہر کوشش ناکام ہوتی ہے۔“ عالمی کساد بازاری کی وجہ سے یہ انتہائی اقتصادی بے اطمینانی کا زمانہ تھا۔ والی ڈی گندیدوانے جس کی پوستنگ مشرقی یونپی میں گونڈے میں تھی، علاقے میں میلوں سفر کرنے کے بعد دیکھا تھا کہ دہان کے کمیت اتنے ہی بھوکے تھے جتنے کہ ان کے جوتے والے۔ زرعی پیدادار کی قیتوں میں تباہ کن گراوٹ کسانوں کے مصائب میں مزید اضافے کا سبب تھی۔ فصلوں کی قیمت ہر بار آدمی یا ایک تباہی ہو جاتی تھی۔ گناہ کے میدانوں میں تین برس کی مدت میں گیہوں کی قیمت سات روپے سے چار اور پھر دو روپے من ہو گئی۔ بیگان کے جوٹ اگانے والے بھی ایسے ہی تجربات سے گزر رہے تھے۔ 1930 کے موسم خزاں اور موسم سرما میں گاؤں کے دورے کے بعد بریلیں فورڈ نے کہا تھا کہ اس علاقے کے کسانوں کے ذہنوں میں ویسے ہی خیالات موجود تھے جیسے خیلوں نے 1905 اور 1918 میں روئی، Muzhiks کو اپنے زمین داروں کو اس طرح روند نے پر اکسالیا تھا کہ ان کے لیے راہ فرار صرف جلاوطنی تھی۔

1930 میں ملک میں بے چینی اور جوش و خروش تھا۔ آگرہ سے تھوڑی دور، فیروز آباد کے چھوٹے سے شہر میں، انگریزی سامان کا بایکاٹ کرانے کے لیے دکانوں پر دھڑنا دینے کے جرم میں دس کا گریسی جیل میں ٹھوں دیے گئے تھے۔ ان کے ہاتھوں میں لوہے کی ہھکڑیاں تھیں، اور انھیں دو رسیوں کے نجع میں جیل تک لے جایا گیا تھا۔ ان کے پیچے سید حسین قطاروں میں ان کے ہمدردوں کا تاقلفہ تھا۔ ان میں سے کچھ لوگوں کے ہاتھوں میں ڈنڈے تھے، ہر شخص غصے میں تھا اور جھੁجنگھلایا ہوا تھا۔ وہ سب مل کر گریسی کے نفرے لگا رہے تھے کبھی کبھی کوئی گیت بھی شروع کر دیتے تھے۔ یہی منظر بر صیر میں ہر جگہ تھا۔ مثلاً بھیتی میں، سول نافرمانی کے دوران سارا شہر دعائیں بالکل رہا، گیت گاتا رہا۔ علی الصباح بلکہ اس سے بھی پہلے، سفید کھادی میں مبوس لوگوں کے جلوں ہر گلی سے نکلے۔ مردوں کے سروں پر سفید کھدر کی گاند حمی نوبیاں تھیں۔ کچھ لوگوں کے پاس ذھول اور تاشے تھے۔ سب ہی گا رہے تھے۔

یہ تحریک انگریزی میں چند تعلیم یافت افروادی سے بات کر سکتی تھی، جو لوگ صرف اپنی مادری زبان پڑھ سکتے تھے۔ اس کے پاس ان کے لیے مقامی زبانوں کے اخبار تھے۔ مگر ان ان پڑھ عوام کو خوب الوطنی کے گمانے اور رزمیہ گیت زبانی یاد تھے۔ گیت لیڈروں کی ہمت افروانی کے، اور جان کا نذر ان دے کر آزادی حاصل کرنے کے اعلان کے گیت۔

نمک ستیہ گرہ، عظیم کساد بازاری کے ساتھ، کامگریں کی تاریخ کا ایک شاندار لمحہ تھا۔ جب سانحہ سال کے ایک نحیف و نزار آدمی نے، اپنے انھبتر ساتھیوں کے ساتھ، اپنے سایہ متی آشرم کو چھوڑ کر، گجرات کے کنارے ایک چھوٹے سے ساحلی گاؤں ڈانڈی کا رخ کیا۔ یہ ایک تاریخی اور قاتلی دید مارچ تھا۔ اس مارچ میں دوسوں میل کا سفر طے کیا گیا، اس میں چوبیس دن لگے۔ اس مارچ نے سارے ملک کو ہلا کر رکھ دیا۔ اس نے گاؤں میں عوام کو ان کی طاقت کا احساس دلا دیا۔ اب ان کو تباہ ہونے کا احساس نہیں تھا۔ بنگال نے سنا کہ گجرات نکس دینے سے انھار کر رہا ہے، یہ کیوں بچھے رہے؟ حرکت و عمل کے اس انوکھے تصور نے بقول بریلیس فورڈ "سارے غیر مغلب افق کا احاطہ کر لیا تھا۔"

مزاحمت کی جگہ اور اس کے طریقوں کا دلوں اور جوش 1928 میں کجرات کے ایک شہر بارودی کے No Tax میم سے ملا تھا۔ یہاں سردار پنیل نے نہایت کامیابی کے ساتھ ستیہ گرہ کو منقم کیا تھا۔ گاندھی جی نے سی ایف اینڈ رویز کو بتایا تھا کہ بارودی کی جیت بچ اور عدم تشدد کی جیت تھی۔ اور یہ کہ اس نے سیاست کے میدان میں عدم تشدد پر لوگوں کے نوئے ہوئے اعتناد کو بحال کر دیا۔ دوسرے نمک نکس کو ختم کیا جانا کامگریں کا پرانا مطالبہ تھا۔ نمک پر نکس لگانا، گاندھی جی نے "ہند سوراج" میں لکھا، کوئی چھوٹی تا انسانی نہیں تھا۔ ستیہ گرہ شروع کرنے سے ایک دن قبل انھوں نے لکھا کہ یہ نکس انتہائی غیر انسانی پول نکس ہے جسے آدمی کی اخترائی صلاحیتوں نے ابیجاد کیا ہے۔ یہ نکس کسی فردی شے (چائے) یا کسی عطا (زمین) پر نہیں بلکہ ایک جنادی ضرورت کی چیز پر، ایک ایسی شے پر ہے جو ہوا اور پانی کی طرح ضروری

ہے اور جس پر سب کا حق ہے اور اسے استعمال کرنے کا ہر فرد کو اختیار حاصل ہے۔ حکومت چوری کرتی ہے اور پھر اتحاد، عوام کو اپنا حق جتنا ہو گا اور اُس شے کو اپنے قبضے میں کرنے کے لیے کھڑا ہونا پڑے گا جو اُس کی اپنی ہے۔

بالآخر دوسروں میں کے فاسطے کو پیدل چل کر طے کرتے ہوئے درجنوں گاؤں سے پیدل گزرنے اور جگہ جگہ رک کر جلسے کرنے کا گاہد میں جی کا منظم طریقہ ایک عظیم سیاسی مہم ہن گیا۔ اس لیڈر شپ کی بڑھتی ہوئی اجتماعی قوت نے رضاکاروں کے ان جتوں کو جو اس کے چاروں طرف جمع ہو گئے تھے ایک انسانی سیلاب میں بدل دیا جس نے تحریک کو سمندر سے ملا دیا۔ یہ سیلاب اپنے ساتھ ایسے متعدد عناصر کو ساتھ لے کر بڑھا کر حرثت ہوتی ہے۔

نمک سٹیہ گرہ کا آغاز ملک کے مختلف حصوں میں متعدد عوایی تحریکوں کی شروعات ثابت ہوا۔ اس میں بہت سے جرائمندانہ کام سامنے آئے۔ جیسے 1930 میں پنچاگنگ آرمی رینڈ اور گلکنڈ میں حکومت کے دفاتر کی عمارت رائٹرز بلڈنگ پر تین نوجوانوں کا حملہ۔ حکومت نے استبداد کا راستہ اختیار کیا۔ اس نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے مابین موجود ورار کو مزید چوڑا کرنے کی ایک ایکیم بھی تخلیل دی اور یہ ایکیم کیوں اوارڈ تھا۔

ہندوؤں اور مسلمانوں کے لیے الگ حلقة ہائے انتخاب کے ساتھ ہی اس اوارڈ نے اس نظام کو دو بے کچلے طبقوں تک بڑھا دیا۔ 1909 کا ایکٹ اگر شروعات تھی تو یہ اوارڈ مسلمانوں کا زیادہ سے زیادہ سہارا لینے اور انھیں ایک ممتاز سیاسی شناخت عطا کرنے کی حکومت کی حکمت عملی کا نقطہ عروج تھا۔ اس اوارڈ نے چونکہ ہندوؤں اور سکھوں کو مشترکہ طور پر بھی ہنگاب میں نشتوں کی اکثریت نہیں دی تھی، اس لیے ہندو مہا سماج اور سکھ دو قوموں کو غصہ تھا۔ کامگریں کارڈ اور عمل کمزور اور نین میں تھا۔ اس نے اوارڈ کو نہ تو منظور کیا تھا اسے تھا۔ نتیجہ علاحدگی کی شکل میں تھا۔ مالو یہ اور ایم ایس اینے نے کامگریں نیشنلٹ پارٹی بنائی، بھاول کامگریں نے بھی اختلاف کیا، نیگور نے ایک عرض داشت پر دستخط کیے جس میں لندن سے اوارڈ میں ترمیم کے لیے

کہا گیا تھا۔

مسلمان لیڈر اس رذ عمل پر خفاف تھے۔ مگر گفت و شنید کے دروازے پھر بھی کلے رہے۔ جناح 1933 میں پارلیمنٹ میں سیوکل ہور کے پیش کیے ہوئے قرطاس ایض کی مخالف قوتوں کے ساتھ مل گئے اور کامگریں سے بات چیت کے لیے تیار ہو گئے۔ اسکلی میں مسلمان آزاد امیدواروں نے متعدد مسائل میں کامگریں کے ساتھ تعاون کیا۔

سرکاری برطانوی مورخ رجہنالہ نے لکھا کہ تویی حزب اختلاف نے حکومت پر اس ہندو مسلم تعاون کے زمانے میں جتنا دباؤ ڈالا اس سے پہلے کبھی نہیں ڈالا تھا۔ اس صورت حال نے جناح اور راجندر پر ساد کے جنوری 1935 کے مذاکرات کے لیے راہ ہموار کر دی۔

اس طرح، ایک مایوس گن صورت حال میں امید کی ایک کرن دھکائی دیتی تھی۔ جناح اور راجندر پر ساد نے ایک فارمولہ تیار کرنے میں کامیابی حاصل کی جس کی توثیق گاندھی، بھولا بھائی ذیسائی اور ٹپیل نے کی مگر چنگاب اور بنگال میں ہونے والی مخالفت کا مقابلہ یہ لوگ نہ کر سکے۔ اگرچہ پر ساد اور ٹپیل اتفاق نہ کرنے والوں سے صرف نظر کرنے کے لیے تیار تھے مگر جناح نے مہابھا اور سکھ لیڈروں کی منظوری پر اصرار کیا۔ اس مرحلے پر مذاکرات ثتم ہو گئے۔ راجندر پر ساد نے بیان کیا:

”مگنتو، جو میں نے 1935 میں مسٹر جناح سے کی اس میں ہم ایک فارمولہ تیار کرنے میں کامیاب ہو گئے تھے۔ میں نے اسے نہ صرف اپنی ذاتی حیثیت میں بلکہ کامگریں کے صدر کی حیثیت سے بھی منظور کیا اور کامگریں سے اس کی توثیق کرانے کی بھی پیش کش کی..... اس وقت کامگریں ورکنگ کمپنی کے بہت سے ممبر دہلی میں تھے اور بھی سے پورا اتفاق کرتے تھے ..... مگر مسٹر جناح نے پہنچ دن موہن مالویہ اور ہندو سما کے دوسرے لیڈروں کے

دستخطلوں پر اصرار کیا۔ ان کے دستخط حاصل کرنے میں میں  
کامیاب نہیں ہو سکا اور مسئلے کو چھوڑ دینا چاہا ہے۔ میں  
کچھ قدم اور بھی آگئے گیا۔ میں نے مسٹر جناح سے کہا تھا  
کہ کامگیریں اور بیک کو اسے مان لینا چاہیے اور کامگیریں اس  
کی مخالفت کرنے والے بندوں سے بالکل اسی طرح نپت  
لے گی جس طرح اس نے اکثر صوبوں میں خاص کامیابی کے  
ساتھ حالیہ اسکی انتخابات میں نہایت تھا۔ مگر مسٹر جناح نے  
صرف اسے کافی نہیں خیال کیا اور بندوں مبارجا کی اس میں  
شمولیت کا مطالبہ چونکہ پورا کرنا ناممکن تھا اس لیے معاملے کو  
دیس پر چھوڑ دینا چاہا ہے۔

اس طرح ان چند ضدی لیڈروں کی وجہ سے کروڑوں لوگوں کے مقدر پر  
نہر لگ گئی جنہوں نے بندستان کے ایک pluralistic سماج کو اور بیک وقت آئینی طور  
پر جتنے جتنے رکھنے کی خواہش کی درمیانی خلیج کو نہ کرنے کے لیے نمائندگی کی  
رمائشوں کو مانتے سے انکار کر دیا۔ جناح کو جو اپنی کیونسی کو کامگیریں کی گزاری کے ساتھ  
رکھنے کی صلاحیت رکھنے والا واحد لیڈر تھا، بالکل تھا کر کے ایک ایسے مقام پر پہنچا دیا  
گیا جہاں ان کے دل میں کامگیریں کے لیے صرف ضد تھی اور عناو۔  
”عزیز بھائی ہم نے کافی تفصیلات دیکھ لیں، اب اس کے بعد؟“ پر دیپ نے  
بے صبری سے پوچھا۔

”میں واقعات کے تسلیم کے معاملے میں کچھ الجھ سامیا ہوں۔ اور یہ ہوتا  
ہے جب دوستوں کو ہم ذرا لمبی رستی دے دیتے ہیں۔“

”ہم اب کامگیری کی دزارتوں کا کچھ ذکر کر لیں“، مج سوہن نے تجویز پیش  
کی۔ اس موضوع سے وہ بہت اچھی طرح واقف تھا کیونکہ اس کے پچانے چخاں میں  
وزیر تعلیم کے پریس سکریٹری کی حیثیت سے کام کیا تھا۔

اس تجویز سے پر دیپ بہت خوش ہوا، ”کیا بڑھیا خیال ہے؟ ہم ان کی کارگزاریوں کا یونی کی اپنی موجود حکومت کے حسن کار کر دی گئی سے موازنہ کریں گے۔“

”ہم اپنے صوبے سے شروع کریں“ جگ موہن نے مشورہ دیا، ”جہاں نہیں بل، زبردست کامرانی ہے۔“

”تمہارا مطلب ہے یونائٹڈ پر اونسز؟“

”یقیناً“، جگ موہن نے کہا۔

”مگر کامگریں کی طرف سے اتنی انقلابیت کیوں؟“ پر دیپ نے زور دے کر

پوچھا۔

”کسانوں کی بغاوتوں کی تاریخی تفصیلات میں جائے بغیر میں تصھیں یہ بتاؤں کہ کسان سجا اور ایکتا کی تحریکیں، دوسری دہائی کے اوائل میں سارے ملک میں پھیل گئیں۔ لاہور اور دوسرے نیشنل لیڈروں نے 1920 کے موسم گرمائی میں جتوی اودھ کا دورہ کیا، وہاں انھوں نے دیکھا کہ سارے گاؤں میں جوش و خروش کی ایک آگ گلی ہوئی ہے۔ زبانی اطلاع پر، جلسہ گاہوں میں ہزاروں کا جمع اکٹھا ہو جاتا ہے۔ ایک گاؤں دوسرے گاؤں کو اطلاع دیتا ہے، اور دوسرے گاؤں چشم زدن میں خبر تیرے گاؤں کو پہنچا دیتا ہے۔ با اوقات تو پورے پورے گاؤں خالی ہو جاتے ہیں اور کھیتوں اور گنڈنڈیوں پر لوگوں کے قافلے، جلسہ گاہوں کی طرف جاتے نظر آتے ہیں۔ یا اس سے بھی زیادہ تیزی کے ساتھ، سیتا رام سیتا رام کی آواز فضا میں گونجی، ایک گاؤں میں آواز انھی، دوسرے گاؤں میں بازگشت ہوئی اور لوگ جو ق در جو ق بھائیتے ہوئے جلوں میں پہنچ گئے۔

راجہ جہانگیر آباد نے دہائی دی کہ بے زمین احتجاجی، زمیندار کو جاہ کرنے پر ملے ہوئے ہیں۔ اودھ ریٹنٹ ایکٹ (1921) اور ڈسٹرکٹ بورڈ بل نے خوف و ہراس اور بڑھا دیا۔ زمینداروں نے حکومت کا تحفظ مانگا۔ اس وقت ہر کورٹ بٹل لفٹ گورز تھا۔ پہلے کاشکار کو تحفظ کی ضرورت ہوتی تھی، پارہ بیکنی کے تعقددار نے لکھا، ”اور

اب زمیندار کو حکومت کی حفاظت کی ضرورت ہے۔“ اسی سال نواب چھتری نے زمیندار پارٹی تکمیل دی۔“

”یہ علی گزہ مسلم یونیورسٹی کے چانسلر تھے؟“ بجک موهن نے پوچھا۔

”مجھے تھیک معلوم نہیں ہے۔ میں اپنے طالب علمی کے زمانے میں ان سے ملا بھی نہیں۔ ہاں لوگ ان کے بارے میں باشنا کرتے تھے۔ خصوصاً ان کی بڑی بڑی گھنی موجہوں کا ذکر بڑے لطف سے ہوتا تھا۔“

”تم کسان تحریک کے بارے میں بتا رہے تھے.....“

”ہاں بجک۔ کسان تحریکیں کیوں چلیں، اس معاملے میں اتفاق رائے ہے۔ اودھ میں زری (زمی) تعلقات کی نوعیت جیسے ’نذرانہ‘، ’بے وغل‘ اور ’ابواب‘۔ قابل غور اور قابل بحث ہے تو وہ ہے قوم پرستی کی سیاست سے ان کا تعلق۔ کچھ مورخین کسانوں اور اس عبد کی سیاست کے مفادات کے باہمی مکڑاہوں کی بات کرتے ہیں مگر کہتے ہیں کہ سیاسی چدو جہد اور کسانوں کی سرگرمیوں کے مقاصد ایک دوسرے سے کمتر مختلف نہیں تھے۔ اس نقطہ نظر سے جو لوگ اختلاف کرتے ہیں ان کا کہنا ہے کہ اودھ میں کسان تحریک کا گیریں کی اس میں شرکت سے بہت پہلے زور پکڑ پچھی تھی۔ اس کے لیے بارام چندر، جن کی جیل سے رہائی کے لیے چالیس پچاس ہزار کسان طرح طرح کے مظاہروں اور احتجاجوں کے لیے نکل پڑے تھے۔ کسانوں کے سیاسی mobilisation کی طرف کا گیریں کے روئے میں اگر عدم تسلیم نہ کیجئے تو ایک طرح کے بغایدی تذبذب اور بے یقینی کے معاملے میں بھی مورخین متفق نہیں ہیں۔ بعض کا کہنا ہے کہ یہ عدم تسلیم، کچھ تو کسانوں کی ہامعلوم دنیا کو سمجھنے میں ہاتھی کی وجہ سے پیدا ہوا۔“

”لیکن“، پردیپ نے کہا، ”ہم تو یہ سمجھتے رہے ہیں کہ کا گیریں کتنی طور پر زمی اصلاحات کے حق میں تھی۔ کیوں، کیا ایسا نہیں ہے؟“

صحیح ہے، یوپی کا گیریں نے 1931 میں صوبے میں زری صورت حالات پر

غور کرنے کے لیے ایک کمیٹی بنائی۔ ایک دوسری کمیٹی نے پانچ سال بعد، ایک رپورٹ میں سفارش کی:

(الف) کرائے اور محصول کی ازسرنو تعین، (ب) کرائے میں تخفیف،  
(ج) غیر سوندہ زمینی پتوں کے کرائے یا محصول سے معافی۔ (د) زرعی آمدیوں کا تدریجی تخفیف، (ه) امداد باہمی کاشت کا تعارف، (و) کرائے کے علاوہ جاگیرداری قرضے اور دوسرے مطالبات کا خاتمه اور (ز) اگرہ اور اودھ میں جوت دار اور فرشی جوت دار کو حق قبضہ۔ اس کمیٹی نے جلد یا بے دیر زمین داری کو ختم کیے جانے کی بھی سفارش کی۔

”تو تم جو کہہ رہے ہو اس کا مطلب یہ ہے کہ یوپی نیتسی بل ایسی ہی پیش تدبیوں کا پہل ہے؟“ پردیپ نے پوچھا۔

”ہاں، اسی کے ساتھ 1936 کے زرعی پروگرام کے بہت سے نکات کو بھی تبول کیا گیا۔ مگر بہت سے اور تھے جن پر عمل درآمد نہیں ہوا۔ بہار میں ’بہ کاشت‘ زمین کے پریشان کن سوال پر مشری جھجک گئی۔“

”یہ ’بہ کاشت‘ زمین کیا ہے؟“

”1929 میں اقتصادی کسادابازاری کی وجہ سے رعیت کی بہت بڑی تعداد اپنی زیر کاشت زمین کا کرایہ نہیں دے سکی، نتیجتاً زمین کے کرائے کی ذگریوں کی تعلیم میں انھیں اپنی زمینوں کو فروخت کرنا پڑا۔ اکثر ان زمینوں کو خود زمین دار نے خرید لیا۔ اگرچہ بہار ریشوریشن آف بہ کاشت لینڈس اینڈ ریڈ کشن آف ایمپریس آف رینٹ ایکٹ ایسے ہی کسانوں کو راحت دلانے کے لیے بنایا گیا تھا مگر اس میں دی گئی سہولتوں نے کوئی قابل ذکر کام نہیں کیا۔ نیتسی اقدامات کی بنیاد کا گرلیس اور زمینداروں کے ایک باہمی معاملے پر مبنی تھی اور محض ایک شوئی۔ یہی وجہ ہے کہ کسان سمجھاؤں نے کا گرلیس کو ”زمین دار کا گرلیس“ کا نام دے دیا۔ اور مج تو یہ ہے کہ بہار اور یوپی کی وزارتوں نے زمین دار دوست پالیسیوں ہی کی چیزوں کی۔ اسی لیے یہ

کوئی حیرت کی بات نہیں ہے کہ بھار مشری نے انواری سیپے گرہ میں سرگرم لوگوں کو یہ کہہ کر کہ ساری جدوجہد دشمن عناصر کی سازش ہے ناقابل اعتبار تھیہ رہا چاہا۔ سارن ڈسٹرکٹ میں ”کسان لیدروں کو، بہمول راہل تنکراتا ہیں“ اسی بنیاد پر سیاسی قیدی کا درج بھی نہیں دیا گیا کہ یہ لوگ کسان جدوجہد میں سیاسی مقاصد سے نہیں بلکہ اپنے ذاتی مقاد کے پیش نظر شریک ہوئے تھے۔ سردار پنیل نے 1938 میں سارن میں اعلان کیا کہ کامریڈ لینن ہندستان میں نہیں پیدا ہوئے تھے اور یہ کہ وہ ہندستان میں کوئی لینن نہیں چاہتے ہیں۔ انہوں نے ان لوگوں کو جو طبقاتی نفرت کی تبلیغ کرتے تھے، ملک دشمن قرار دیا۔

”حیرت ناک“، پردویپ نے شدید بے اعتباری کا انہیں کرتے ہوئے کہا۔

”صرف یہی نہیں“، عزیز نے مزید کہا، ”پنیل نے دھماں گر میں کسان ریلی اور کسان کافرنیس دونوں پر پابندی لگادی۔ مگر پھر بھی دو بڑا کسان خود اپنے قوی اور لال جھنڈوں کے ساتھ قوی جھنڈے کے سامنے سے گزرے۔ اور دس ہزار افراد جلسے میں آکھا ہوئے، یہ دوسری بات ہے کہ بے پناہ روشنی والے اس عظیم شہر میں اس جلسے کی زیادہ تر کارروائی اندھیرے میں ہوئی۔“

”مجھے یقین نہیں آتا ہے“، پردویپ نے اپنا خیال ظاہر کیا، ”کہ باردوںی سیپے گرہ کا بیرو اور کانگریس کا مشہور لیدر ایسا کر سکتا ہے۔“

”کیوں، یقین کیوں نہیں آتا؟“ کامگار طبقے کی طرف سے کانگریس کا رونیہ بھی اتنا ہی مذہب تھا۔

عزیز نے بتایا کہ وزارتوں کے قیام سے پہلے نہرو نے کہا تھا کہ کانگریس اور لبر مودمنس کا ایک دوسرے سے رشتہ نہیں تھا۔ انہوں نے ایک کیونٹ ٹرینیٹ یونیٹ کو بتایا تھا کہ کانگریس کوئی مزدوروں کی تنظیم نہیں بلکہ مختلف قسم کے لوگوں کی ایک جماعت ہے۔ بعد کو جب بھیت کی ورکرز اینڈ پیزیٹس پارٹی نے کانگریس سے شکایت کی کہ اس نے جی آئی پی ریلوے ورکرز کی ہڑتال میں مدد نہیں کی تو انہوں

نے جواب میں یہ لکھا کہ پارٹی پر ہمہ وقت تنقید کرنا اور پھر اس سے مدد کا طلبگار ہونا مناسب بات نہیں ہے۔

عزیز نے بھی میں انڈسٹریل ڈسپوشن مل (1938) کو پیش کرنے کے کامگریں حکومت کے فیصلے کے بارے میں بات کی۔ اس نے بتایا کہ اس بل نے درکنگ کلاس کے ساتھ ایک بڑی کمکش کی بنیاد ڈال دی۔ 7 دسمبر کو ایک بڑی ہڑتال ہوئی ہے اجنبائی بخنزی سے دبادیا گیا۔ تاراض امید کرنے کہا کہ کامگریں کے راج میں تشدد اور وہشت گردی کا مقابلہ کیے بغیر ایک دن کی ہڑتال کرنا ممکن نہیں ہے۔

ایک دوسری جبت کی طرف رخ کرتے ہوئے عزیز نے رجواؤں (Princely States) کی طرف کامگریں کے روئینے کے ابہام کا حوالہ دیا۔ ان میں سے کئی رجواؤں اپنے حکمرانوں کے خلاف طاقت ور عوای تحریکوں کے کرب میں باتلا تھے۔ راجکوت میں، جہاں گاندھی جی کے پتا دیوان تھے، شورش تھی۔ اسی طرح جے پور تھا۔ جہاں پر جامندل پر پابندی لگا دی گئی تھی اور ریاست میں داخلے پر لگائی ہوئی پابندی کی خلاف ورزی کرنے کے سلسلے میں جمنا لال بجاج کو گرفتار کر لیا گیا تھا۔ خود گاندھی جی نے لکھا کہ Dhenknal اور Talcher نے استبداد کی سربراہی کی۔ کچھ برسوں تک کامگریں نے عدم مداخلت کی پالیسی پر عمل کیا۔ گاندھی جی نے تدیر اور سیاست دانی کی اعلیٰ مثال قرار دے کر اس کا وقوع کیا۔ دسمبر 1938 کے وسط میں درکنگ کمیٹی نے اس کام پر حالات کی ہائد کی ہوئی کچھ پابندیوں اور ان مصلحتوں کا حوالہ دیا جنہوں نے ریاستوں کی ان داخلی جدوں جدوں میں براہ راست دخل اندازی کو روکا تھا۔ اس کی وضاحت 3 جون 1939 کے نہرو کے انٹریو سے ہوتی ہے۔

سوال : راج کوٹ کے معاملے میں گاندھی جی کے برٹ کے بارے میں آپ کو کیا کہنا ہے؟

جو اہر لال : راج کوٹ سے متعلق گاندھی جی کا عمل فوری طور پر سمجھ میں آنے والا نہیں ہے۔ برٹ تو ہمیشہ ہی جابرانہ ہوتا ہے۔ مگر میں جبر کے خلاف نہیں ہوں۔

سوال : متعدد ہندستانی ریاستوں میں اس وقت ہونے والی جدوجہدوں کے بارے میں آپ کا نقطہ نظر کیا ہے؟

جو اہر لال: ریاستوں کی جدوجہد کے مستقبل کے بارے میں کوئی پیش گوئی کرنا خوفناک حد تک دشوار ہے۔ میں نے کچھ ریاستوں کے لیڈروں سے حالات پر تبادلہ خیال کیا ہے اور صورت حال کو سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ مجھے ایسا لگتا ہے کہ دہائی بوجھ اور ذریعوں کو دوسروں کے کندھوں پر ڈال دینے کا رجحان ہے۔ ریاستوں کے عوام چاہتے ہیں کہ بوجھ دوسرے اٹھائیں۔ یقیناً یہ صورت حال قیادت اور ایجنسی لوگوں کی کمی کے علاوہ بہت سے دوسرے اسباب کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے۔

”مگر“، جگ موبین نے زور دے کر پوچھا، ”وزارتؤں نے قابل ذکر کچھ تو کیا ہوا، مجھے شہید یہ ہے کہ تمہاری تصویر ایک طرف ہے، اس کے علاوہ تم نے ان دشواریوں کو بھی اپنے سامنے نہیں رکھا جن کا سامنا کرتے ہوئے کانگریس نے اپنا تاریخی مشن پورا کیا۔“

”اس سے پہلے کہ آپ اپنا وعظ شروع کریں، 1935 میں کارکنوں نے کیا کیا تھا آپ کے سامنے رکھوں،“ ہمیں سورج وامیں کا ذرا ہے، جیسے انگریجوں کا راج شیو گاندھی مہارا جواہر کی، ہم تو بھیزیں ہیں، جو انہیں توئی کچھیں“ نومبر کی ہڑتال میں اس بات کو چھاپ کر خوب بانٹایا۔“

30 اپریل کے اخبار ”لیڈر“ کی لکھی ہوئی رائے بھی یاد رکھیے، ”اب جبکہ دو سال تک کانگریس حکومت کا تجربہ ہو گیا ہے اور اس نے گزبہ ہی گزبہ کی ہے، تو لوگوں کی سمجھی میں نہیں آرہا ہے کہ اس حکومت کو آخر ہوا کیا۔“ 6 مئی کو اسی اخبار نے پھر لکھا کہ چیزیں ایسے قابلِ نہمت قام پر آگئی تھیں کہ خود کانگریس میں ایک طبق نے اپنی بنیادی ذمہ داریوں کو پورا کرنے میں عوای حکومت کی ناہلیت پر اپنی مایوسی، برہمی بلکہ اپنے تنفس کا اظہار بر ملا کرنا شروع کر دیا تھا۔“

”میں کہنا یہ چاہتا ہوں .....“ جگ موہن نے کچھ کہنے کی کوشش کی۔

”خود سردار پٹیل نے ان پبلووس کا ذکر کیا ہے۔ بہار میں جہاں کامگیریں وزارت ناکام رہی تھی انہوں نے اس سلسلے میں بھائی بھیجاواد، ذات پات کے چلن اور جبر و تشدید کا ذکر کیا۔ انہوں نے کہا کہ ’بے کاشت‘ زمینوں کا مسئلہ تو انتہائی عظیم ہو گیا تھا، مگر وزارت اس سب سے غیر متاثر تھی۔ یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جو فوری حل چاہتا ہے مگر موجودہ وزیروں کے ہاتھوں کسی حل کا کوئی امکان دور دور نظر نہیں آتا ہے۔ چھوٹا گپور کو الگ کرنے کی آدمی داسی تحریک کی شدید مخالفت وزیرِ اعظم کی طرف سے ہوئی۔ 28 جولائی 1939 کے ”لیڈر“ میں آبرور نے لکھا کہ حکومت سنjalne کے دو سال بعد دہلی متنی بے اطمینانی اور بے چینی تھی صوبے میں اتنی بے چینی اور بے اطمینانی پہلے کبھی نہیں تھی۔

”عزیز بھائی میں کچھ کہہ سکتا ہوں؟“

”نہیں جگ، پہلے میں اپنی بات ختم کرلوں۔“

”O.K.“

آخر میں بھی اور سی فی حکومتوں نے، پریس ایکٹ کے تحت اخباروں سے ضمانت طلب کی۔ بڑھتی ہوئی نکتہ چینیوں پر اے آئی سی سی رذ عمل یہ تھا کہ اس نے صوبائی کامگیریں کمیٹیوں کو روزانہ کے انتظامی معاملات میں داخل نہ دینے کی ہدایت کی اور کہا کہ کامگیریں کو کسی منشہ کے خلاف ستیہ گردہ وغیرہ کسی معقول احتقاری کے بغیر نہیں کرنا چاہیے۔

”جگ، تمہارے دماغ میں کیا بھیں ہیں؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”اب تو مجھے یاد نہیں۔“

” بتاؤ بھی، ..... یاد کرنے کی کوشش کرو کہ تمہارے پچانے تھیں کیا بتایا تھا؟“

اگرچہ میرے پچا ایک Unionist تنظیم کو چلانے کی

دشواریوں کا ذکر کرتے تھے، لوگوں کو ساتھ رکھنے کی بات کرتے تھے۔ ان کے خیال میں اسی سے پہلے چلتا ہے کہ کامگریں لیدر، ذات، طبقہ یا کیونتی کے الگ الگ اتحاد و یکجنتی کی طرف کیوں اتنے محتاط تھے۔ یہ بات میں ان کے دفاع میں نہیں کہہ رہا ہوں مگر نہیں یا پرساد سے انقلابیوں کے طور طریقوں کو اپنانے کی ہم توقع نہیں کر سکتے ہیں۔ نہیں کر سکتے ہیں نہ ہم نہ نہ نہیں کہا کہ کامگریں کا نقطہ نظر اور اس کے ڈھنگ petty bourgeoisie تھے۔ کیا انہوں نے یہ نہیں کہا کہ یہ اپنے وجود میں ایک بحران سے گور رہی تھی؟ اہم بات یہ ہے کہ کامگریں نے اپنی معدودریوں اور مجبوریوں کے ساتھ، ایک قوی تنظیم کا منصب حاصل کیا، آزادی کی جدوجہد کی قیادت کی اور متعدد ذاتوں، طبقوں اور فرقوں کے مختلف حصوں (communities) کو جمع کیا۔ اس حقیقت سے صرف نظر نہیں کرنا چاہیے۔ تمہارے طالب علم جو جانا چاہیں گے وہ یہ ہے کہ کیونٹ اور سولٹشت، جو سماج کے سبولتوں سے محروم لوگوں کی نمائندگی کا دعویٰ کرتے ہیں، اپنے مقاصد کو حاصل کرنے میں کامیابی کیوں حاصل نہ کر سکے۔ تم نے جو کچھ ہمیں بتایا ہے اس سے تو ان کی کامیابی کی شرح بڑی مایوس کن گلتی ہے۔ آج کل اخبارات بھی مختلف علاقوں کے ان کے کم ہوتے ہوئے اثر کا ذکر کرتے ہیں۔

”اس منزل میں کیونٹوں کو بیچ میں لانا یقیناً غیر متعلق ہے۔“ پر دیپ نے

کہا۔

”انھیں لانے دو، میں مانتا ہوں کہ تیسری دہائی میں کیونٹوں نے غلطی کی۔ اگرچہ جنگ کے نتیجے میں معروضی صورت حال میں ان کی حکمت عملی صحیح کا مطابہ کر رہی تھی۔ برطانیہ عظیمی کی کیونٹ پارٹی کے پام دت اور بن بریٹلے نے اس نکتے پر زور بھی دیا۔ نتیجتاً ہندستانی کیونٹوں نے ایک تحدہ محاذ کے لیے کام کیا، کامگریں اور سولٹشت پارٹی سے انھیں تواہی بھی کافی لمی۔ ان میں متاز نہ سوائی سمجھا گند، اندوالاں یا ہنک، سجاد ظہیر، زید اے احمد، اشرف اور میاں افخار الدین۔“

”مگر حکمت عملی میں تبدیلی،“ جنگ موہن نے خیال ظاہر کیا، ”اس زمین کی

بازیافت کے لیے کافی نہیں تھی جو انہوں نے کھوئی تھی۔ بہر حال، مجھے کیونسوں کے مقدار سے کوئی دلچسپی نہیں ہے۔

”یہ منصفی نہیں ہے۔ تم انہیں منافق نہیں قرار دے سکتے ہو۔ ان کے مطیع نظر اور ان کی حکمت عملی سے اختلاف کر سکتے ہو مگر ان کی عظیم قربانیوں کو نہیں بھولنا چاہیے۔ وہ زیادہ تر بے غرض لوگ تھے۔ ان کا اصول محنت کش عوام کی اقتصادی حالت کو بہتر کرنا تھا۔ ان کے اصل دشمن برطانوی کلوبنل ازم اور ہندستان میں اس کے حاوی زمیندار اور سرمایہ دار تھے۔ صحیح ہے کہ انہوں نے گاندھی اور کامگریں کے رول کو نسلط سمجھا، مگر اس الزام کو ان پر زندگی بھر نہیں لگائے رکھنا چاہیے۔ کیونسوں کا مذاق ازانے کے لیے بھی کے بکروں کی ہدہ وقت تلاش اور آزادی کی جدوجہد میں ان کے حصے اور ان کی دین کو کم کر کے دیکھنا آج کی سیاسی اور دانش و رانہ زندگی میں کوئی سخت مند علامت نہیں ہے۔ دائیں بازو کی طرف سے ان پر ہونے والے حملوں کا موثر طور پر جواب دیا جانا چاہیے۔

”میں کیونسوں یا سو شلسوں کو بدنام نہیں کر رہا ہوں۔ بچپن گھنٹو کے سیاق و سابق میں میں جس چیز کے بارے میں بات کرتا چاہتا ہوں وہ کامگریں میں پرانی انتپارٹی گھنٹو ہے۔ کیا تم نے 1907 میں سورت تنفرتے (Surat split) اور گاندھی جی کے عدم تشدد میں لبرل لوگوں کے ساتھ نہ آنے کا ذکر نہیں کیا تھا؟ کیا تم نے نو چیخز اور داس - موتی لال نوٹے کے باہمی تباہی یا مکمل آزادی کے دکیلوں اور ڈومنین اشیش والوں کے درمیان تباہی پر جو 1929 میں سامنے آیا تھا یہ بات نہیں کی تھی؟ کیا تم نے دائیں بازو کے کامگریسوں اور اس لے سو شلست معاندوں کی کبھی نہ ختم ہونے والی باہمی چیقلش اور 1939 میں کامگریں کے صدر کے انتخاب پر نامناسب اختلاف کا حوالہ نہیں دیا تھا؟“

”بوس کے ساتھ جو سلوک کیا گیا، پر دیپ نے اضافہ کیا، ”وہ ظاہر کرتا ہے کہ کامگریں نے بعض اپنے بڑے لیڈروں کے ساتھ کیا روایتی اختیار کیا۔“

”اس میں کوئی ہمہبہ نہیں کہ“، جگ موہن کی تقریر جاری تھی، ”پالیسیوں اور پروگراموں میں کمی بیشی کی جاتی رہی اور ان میں سیاسی ضرورتوں کے لحاظ سے کتر یونٹ ہوتی رہی مگر یہ بات ایک ایسی پارٹی میں کچھ غیر متوقع نہیں تھی جو انقلابی یا سو شلخت ہونے کا کوئی دعویٰ نہیں کرتی تھی۔“

”زرا پھر کہو“، پروپریپ نے اپنی بھوئیں چڑھاتے ہوئے کہا۔

”ٹھیک ہے“، جگ موہن نے دھیرے سے کہا، ”اصل اور قابل غور مسئلہ یہ ہے کہ کانگریس نے، اگرچہ اپنے داخلی تصادمات کا شکار تھی، اپنے لیے ایک غیر ارادی بنیاد بنا لی تھی، ایک حقیقت جو خود اس کی اپنی کامیابی و کامرانی کے لیے اہم تھی مگر ہماری جمہوریت کے لیے بھی ضروری تھی۔ اس نے مختلف نقطہ نظر رکھنے والے دانش وردوں کو ایک جگہ اکٹھا کیا جنہوں نے اس کے اجتنبے کی تشكیل میں اپنے اپنے بس بھر حصہ لیا۔ چنانچہ سو فلسوں نے فنڈامیٹل رائنس ریزولوشن کا مسودہ تیار کیا اور ساتھ ہی پارٹی کا زرعی پروگرام بھی۔ کیونکہ پارٹی کی کوششوں کا نتیجہ، جیسا کہ عزیز بھائی نے ہمیں بتایا ہے، ترینہ یونیورسٹی، کسانوں اور دوسری تنظیموں کی شمولیت کی شکل میں تھا۔“

”اب تمہاری بات کچھ سمجھ میں آ رہی ہے“، پروپریپ نے مسکراتے ہوئے

کہا۔

”مجھے اجازت دو“، جگ موہن نے اپنی بات کو مکمل کرنے کے لیے ٹھنڈو جاری رکھی۔ ”میں نے نہرو کی آنوبائیگر انی بڑے دھیان سے پڑھی ہے۔ ان کے ناقدرین، جو چاہیں کہیں مگر انھیں اپنی پارٹی کے خدوخال اور اس کے رجھات کا احساس تھا۔ مجھے یاد ہے کہ انھیں کتنا دکھ تھا کہ ان کے ساتھیوں نے اسیلی کے انتخاب سے قبل اپنے پروگرام کو ہلاک کر دیا، دراں میں قدامت پرست عناصر کی تکیں کی خاطر ٹھیک انتری بل پر کس کس طرح یقین دہنیاں کی گئیں اور کس طرح 1937 میں ایک جارح ایکشن مہم سے احتراز کیا گیا۔“

”حقیقتاً حیرت انگیز“، کیا خوش بیانی ہے، واقعات و رجات پر غیر معنوی عبور۔ عزیز بھائی آپ دیکھ رہے ہیں، جسک بالکل ایک پیشہ ور سورخ کی طرح تقریر کرتا ہے۔

”اس تعریف کا شکریہ، مگر میں نے ابھی اپنی بات ختم نہیں کی ہے۔ میرا خیال ہے کہ پذیرت جی نے بہت صحیح پیش گوئی کی تھی کہ پارلیمانی پروگرام کا انگریس کو چند نشستیں زیادہ ملنے کی امید میں، سیاسی اور سماجی طور پر رجعت پسند مفادات سے مقابہ کرنے کی طرف لے جائے گا۔ انھیں لیڈر شپ اور عوام کے مابین خلیج کے دریچے ہونے کا بھی ذر تھا۔“

”بہت نحیک ہے جسک“، عزیز نے اتفاق کرتے ہوئے کہا، ”مگر خدا کے لیے نہرو کی لفاظی کے سیلاہ میں بہوت - ہم جانتے ہیں کہ اہم مسائل پر وہ کس کس طرح چھکھکے، کس کس طرح انہوں نے رجعت پرست گروہوں کے ساتھ رعایتیں کیں اور کس کس طرح انہوں نے اپنے حامیوں اور معاونوں کی توقعات کو پورا نہیں کیا۔ کیا تم نے آزادی سے فراز پہلے انہیں سو شلثت پارٹی کے سکریٹری جب پرکاش نرائیں کا بیان نہیں پڑھا تھا کہ اگر کامگریں نے اگلے چند مہینوں میں سو شلثت پالیسیاں اختیار نہ کیں تو وہ اور ان کے ساتھی پارٹی سے الگ ہو کر آزادانہ کام کریں گے۔“

”تم سے بحث کرنے کے لیے میری واقفیت کم ہے“، جسک موہن نے کہا، ”مگر میں چاہوں گا کہ تم بات کر دو۔“

”نہیں، نہیں“، عزیز نے زور دے کر کہا، ”جن دشواریوں کی تم بات کرتے ہو میں ان سے انکار نہیں کرتا ہوں پھر بھی عام کامگریں کی تحریک اور 1937 سے لے کر 1939 تک کے اس کی عملت کے زمانے میں فرق کرنا چاہوں گا۔ میں جس کی بات پر زور دینا چاہتا ہوں وہ ہے، وزارت کے زمانے میں اعلانیہ نظریات اور اس کی پالیسیوں میں فرق۔ صحیح ہے کہ اس تغیریق کے آثار ابتدائی یام میں بھی دیکھے جاسکتے ہیں مگر یہ زیادہ واضح اور نمایاں اس زمانے میں ہوئی جب کامگریں نے عبان حکومت سنپالی۔ دیکھو میں 1935 کے ایکٹ کی عائد کی ہوئی مالی دشواریوں اور وزیروں کی

کوششوں پر قدغن کی نوکریاں کی کوششوں سے انکار نہیں کرتا ہوں، نہ ہی میں اہم قوانین سے صرف نظر کرتا ہوں۔ میرے ذہن میں شمال مغربی سرحدی صوبہ ہے جہاں ”نوبت چوکیداری“ کو ترک کر دیا گیا تھا۔ زرعی مقرض راحت ایکٹ (Agricultural Debtors' Relief Act) نے اس سود کی شرح کو محدود کر دیا جو ساہوکار لیتا تھا اور اس سود کو بھی منسوخ کر دیا جو creditors کو دیا جاتا تھا۔ سی نبی اور برار میں The C.P. Revision of Land Revenue of The Relief of Indebtedness Act اور C.P. Revision of Tenancy (Amendment) Act اور Estates Act اہم قوانین تھے۔ ازیس میں کسان کو زمیندار کے ساتھ کیے ہوئے معاملے سے پہلے آزاد کرنے، مالی امداد فراہم کرنے اور قرضے سے راحت دلانے کے لیے اسے آزاد اور زیادہ خود اختیار حیثیت دلانے کی کوششیں کی گئیں۔ مدراس میں اسمبلی نے ”مپل انتری بل“ پاس کیا۔

”اگر معاملہ یہ تھا، جگ موبن نے پوچھا، ”تو پھر 1939 میں جگ چھڑنے کے بعد وزارتوں نے استغفاری کیوں دیا؟“

”نمک ستیہ گرہ سے وزارتوں تک؟ تکلف بر طرف، کیا بات ہو رہی ہے، میرے تو کچھ پتے ہیں نہیں پڑ رہا ہے“، پردیپ نے دبے دبے احتجاج کیا۔

”کوئی بات نہیں، میں نے شروع ہی میں کہا تھا کہ واقعات کو سلسلہ وار بیان کرنا میرا طریقہ نہیں ہے۔ اس کے لیے تو تم امندین اینول رجسٹر، یا رُش بروڈ‘ کے ترتیب دیئے ہوئے اہم واقعات کی سالانہ سیریز کو دیکھو۔ میں نے جس بات کا ذکر کیا تھا وہ یہ تھی کہ کامگریں نے جگ کے مقاصد کے فوری تعین اور فوری اعلان آزادی دونوں کا مطالبہ کیا۔ ہائی کمیٹ نے واکسرائے لشکر کی پہلی قدمیوں کو ٹھکرایا۔ گاندھی جی نے 1940 کے موسم خزان سے سول نافرمانی کی ایک دوسری تحریک شروع کی، ۱۶ اکتوبر کے دن، دنوبھا بھادے نے واروڈھا کے قریب ایک گاؤں Paunar میں جگ کے خلاف ایک تقریر سے شخصی ستیہ گرہ تحریک کا نہایت سمجھیگی کے ساتھ افتتاح کیا۔ ۳۱ اکتوبر کو واروڈھا سے واپس ہوتے ہوئے Chheoki کے ریلوے اسٹیشن

پر پنڈت جی گرفتار کر لیے گئے۔ انھیں چار سال کی قید کی سزا دے دی گئی۔ وسط نومبر میں نمازندہ ستیہ گرہ (Representative Satyagraha) کے گاندھی جی کے اعلان سے ہم کا دوسرا مرحلہ شروع ہوا۔ کامگریں درستگ گیٹی، اے آئی سی سی کے محبروں اور مرکزی اور صوبائی اسمبلیوں کے کامگری اداکین کی گرفتاریاں عمل میں آئیں۔ ہم کا تیرا مرحلہ 5 جنوری 1941 میں شروع ہوا۔ اپریل میں اس کی تجدید ہوئی۔ اس کی خصوصیت ستیہ گرہ کرنے والوں کی تعداد میں زبردست اضافہ تھا۔

ان جزویات اور تفصیلات کو دیکھو جن کے ساتھ گاندھی جی نے ہم کا منصوبہ تیار کیا۔ کامگریسوں کے مختلف طبقوں میں ان کی پالیسیوں پر ہونے والی چہ میگوئیاں اور کیوں نہ ہوں اور سو شکشوں کی کھلی نکتہ پیشیوں کے باوجود انہوں نے اپنے پروگرام کو آگے بڑھایا، اپنی جدوجہد کو ان تمام الجھنوں، مقامی دھڑے بندیوں اور ترجیحات کے باوجود جھنوں نے ایک برصغیر اپارٹمنٹ کی حیثیت سے کامگریں کو ضدی بنادیا تھا، اپنی جدوجہد کو ایک اعلیٰ اخلاقی سطح تک اٹھا دیا۔ انہوں نے جتا دیا کہ ایک اور موقع ملنے کا سوال ہی نہیں ہے۔ بہرحال، یہ ان کی کھلی بغاوت تھی۔ اس کے بعد درستگ گیٹی کو پوتا میں زیر حرast لے لیا گیا، ایک مختصر مگر گیبیر تشدد پھوٹ پڑا جس میں بہت سی جانبیں تلف ہوئیں اور مالی انسان کا اندازہ ایک ملین پاؤند لگایا گیا۔

”تو، پر دیپ نے کہا، ”1934 میں ریٹائر ہونے کے بعد مہاتما بھر کام پر واپس آگئے تھے۔“

”ہاں، اور ایک دھاکے کے ساتھ،“ عزیز نے تصدیق کی۔

”اور لیگ؟“ پر دیپ نے پوچھا۔

”لیگ نے جگلی کوششوں میں اپنے تعاون کا انحصار مسلمانوں کے ساتھ انصاف اور اس بات کی ضمانت پر رکھا کہ اس کی منظوری کے بغیر کوئی آئینی پیش رفت نہیں ہوگی۔ اس نے ”ہندستان چھوڑو“ تحریک کی مخالفت کی، حکومت سے مصالحت کی اور اپنی حیثیت کو مستحکم کر لیا۔“

پر دیپ کے اس استفسار پر کہ مسلم لیڈر شپ نے 1938 اور پھر اس کے بعد ایسا شور و غل کیوں کیا، عزیز نے نہرو رپورٹ کے مظہر عام پر آئے کے بعد کا گرلیس سے ان کی دوری کی طرف توجہ دلائی۔ ان کے باہمی اختلافات راوٹہ نیبل کانفرنس کے بعد، کیوں اورڑ پر ہنگامے اور 1937 میں اتحاد پر ہونے والے خلط بحث کے بعد بڑھ گئے۔ کاگرلیسی وزارتیں آخری تنکا ثابت ہوئیں۔ ہیرپور رپورٹ ان کی غلطیوں کی فہرست تھی، مختصرًا شکایتیں خصوصی بھی تھیں اور عمومی بھی۔ مسلم لیڈروں نے کاگرلیسی اینڈنڈے کو مہاسچرا کا الٹا کرانے، ہندو حکام کی بد دماغی، جبر و تشدد اور ہندو راج کی آمد آمد کی طرف خصوصیت کے ساتھ اشارہ کیا۔ بہار اور سی پی میں انھوں نے واردھا اور دیا مندر کی تعلیمی ایکسوں، بندے ماترم کے گائے جانے اور کاگرلیس کے جنڈے کے لبرائے جانے کے خلاف احتجاج کیا۔ یونی میں، انتظامیہ پر ہندو مسلم فضادات کو بھڑکانے کا الزام لگایا۔ اگرچہ کہو تو جنڈے کے معاملے میں لیگ کو کوئی پریشانی نہیں ہوتا چاہیے۔ اس پر اعتراضات حالیہ شانشانہ تھا۔ نہرو یہ کہنے میں حق بجانب تھے کہ جنڈا قوی تحریک کی نہایت واضح نمائندگی کرتا ہے اور اسے عام طور پر تمام فرقوں کے اتحاد و تجھیتی کی علامت سمجھا جاتا ہے۔

”خوش فہمی“، جگ موہن نے بہت سوچنے کے بعد کہا، ”تم نے coalition کی بات بھیں یہ بتائے بغیر کی .....“ اس سے پہلے کہ جگ موہن اپنا جلد پورا کرے عزیز نے وضاحت کی۔

1936 میں راجہ آف محمود آباد کا خیال تھا کہ کاگرلیس اور لیگ ایک ہی فوج کے دو حصوں کی طرح تھیں جو ایک مشترک دشمن سے دو معاذوں پر لارہے تھے۔ میرا خیال ہے کہ وہ صحیح تھے۔ ان کے منثور پڑھو تھیں پہ چل جائے گا۔ یونی میں تو یہ لوگ ایکشن میں امیدوار کھڑے کرنے پر بھی متفق ہوئے۔ جتنا کو موقع تھی کہ یہ دونوں پارٹیاں مل کر جیچیدہ اور وقت طلب مسائل کو بھی حل کر لیں گی۔ انھوں نے ایک علاحدہ محاذ کی بات کی۔ 18 ستمبر 1937 کو انھوں نے اعلان کیا کہ کاگرلیس اور لیگ کے آئینے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ نہرو نے اتفاق کیا، ”صرف دو میں

بعد ہی انہوں نے اپنے ایک قریبی دوست سے کہا تھا کہ وہ کوئی اختلافات نہیں دیکھتے ہیں۔

”پھر کیوں؟“ پر دیپ نے پوچھا، ”اس زمانے میں لیگ کو ایک مقابل قوت اور ایک سیاسی حریف سمجھا گیا۔“

واقعے کے بعد عقل مند ہو جانا مشکل نہیں ہوتا، مگر میں ذاتی طور پر سمجھتا ہوں کہ ایک اتحادی وزارت کی طرف کا مگریں کی تند خوبی ایک سیاسی غلط اندازی تھی۔ اس نے لیگ کے احیاء کے لیے جگہ پیدا کر دی، اس نے جناح کو یوپی جیسے صوبے میں قدم جانے کا موقع فراہم کر دیا جبکہ ان کی ابتدائی سلسلہ جنابیوں کو بار بار شکر کیا گیا تھا۔ اور ہندستانی مسلمانوں کی نمائندگی کے ان کے دعوے کو تقویت بخش دی۔ یہ صحیح ہے کہ لیگ کو وزارت میں لانے سے پارٹیوں کے باہمی جھگڑے بڑھ سکتے تھے اور کامگریں کے زرعی اینجمنڈے میں بھی ملاوٹ ہو سکتی تھی۔ بہر حال، اس کے نمائندوں کی شمولیت کو منظور نہ کرنے نے لیگ کے مختلف دھڑوں میں ایک دفعہ بیکھنی پیدا کر دی اور اس کے بعد ان کے روتوں میں زیادہ ختنی آگئی۔

”یہ بات صحیح ہو سکتی ہے۔ میرے چچا کہا کرتے تھے کہ Realpolitik کی دنیا میں پارٹیاں اپنے امکانی حریقوں میں آپس میں تفرقہ ذاتی ہو رائیں کمزور کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ مجھے شک ہے کہ کامگریں نے ایسی کوئی کوشش نہیں کی۔ اس کے بر عکس، کامگریں کی بعض نتیجتیں اندیشیوں اور حماقتوں نے لیگ کے وقار میں اضافہ کیا اور اس کے ابھرنے میں مدد کی۔“

میں سمجھتا ہوں کہ تمہارے چچا ٹھیک تھے۔“ عزیز نے کہا، ”مجھے بھرپور ہیگ کی اُس وقت کی ایک تحریر یاد آتی ہے۔ اس کے مطابق اُگر کامگریں نے coalition کو مان لیا ہوتا تو مسلم لیگ کی بیکھنی کم ہو گئی ہوتی۔ اس کی رائے میں، زرعی اور اقتصادی مسائل میں اختلافات کا پیدا ہونا ناگزیر تھا۔ مگر عبدوں پر بیخی ہوئے مسلمانوں کو ان معاملات سے متعلق حصی پالیسیوں کے لیے اپنے آپ کو ذمہ دار بنانا پڑتا۔ انھیں کچھ

مسلمانوں کی حیات حاصل ہوتی اور کچھ کی طرف سے مخالفت ہوتی۔ ایک پارٹی کو توڑنے میں عمدے قبول کرنے سے زیادہ موثر کوئی دوسرا طریقہ نہ ہوا ہوتا۔

”بڑی ذہین رائے ہے“، جگ موہن نے کہا۔

”مگر نہرو نے مصالحت کرنے کی زیادہ مہذب شکلوں کو بہت کم تر قرار دیا“، پردیپ نے کہا۔

”انھوں نے ایسا کیا مگر کامگریں کی کچھی عام روشن کو دیکھو، 1916 میں اسی مسلم لیگ کے ساتھ اور بعد کو اکالیوں کے ساتھ اس کے تعلقات کو سوچو، ان کا مگریں نیا ہوں نے کن اصولوں اور کن آئندہ میں کی بات کی؟ کیا نہرو نے اس وقت کامگریں حلقوں میں پھیلے ہوئے اس احساس کا حوالہ نہیں دیا کہ لیگ کے بغیر وہ یوپی کے گورنر کے ساتھ تعلقات کو خود اپنی شرطیات پر توڑنے کے لیے زیادہ آزاد ہوں گے۔ میرا خیال ہے کہ انھیں اس بات کا بھی اضافہ کرنا چاہیے کہ بندوں قوم پرست بھی کامگریں اور لیگ کی دوستی کی توقعات کی بہت افزائی نہیں کرنا چاہتے تھے۔ یہ کوئی حرمت کی بات نہیں تھی۔ بندوں مہاسجھا نے لاصھنے پیکٹ کے زمانے سے کامگریں اور لیگ کے اتحاد کی مسلسل نہ مت کی تھی۔ اس کے لیڈروں نے، خود اپنے پیروکوں اور ان کے کامگریں سرپرستوں کی وجہ سے ایک حاضر معاشرابی قائم کر رکھی تھی۔ لیکن ایسیں موجودجی، مہاسجھا کے معاشر نے اعتراف کیا تھا کہ پیل اور داکیں بازو کے درست کامگریسوں نے ان سے بندو ازם کے مفاد کے متعدد معاملات میں استقامت کے ساتھ بھی رہنے کے لیے کہا تھا۔ جہاں تک 1939-40 میں ہونے والی گفت و شنید کا تعلق ہے پیغام صاف اور واضح تھا۔ بندو مہاسجھا کے صدر وی ذی ساور کر پہلے ہی سے بندو قوم کے نظریے کی تفصیلات تیار کرنے میں لگے ہوئے تھے۔ آر ایس ایں کے گزہ ناگپور میں دسمبر 1938 میں انھوں نے ایک بڑا اجتہاد کیا تھا کہ ان کی سیاست بندو سیاست ہوگی، اس کی تکمیل صرف بندو احتمالات سے ہوگی اور اس کی جائیج بھی ان ہی پیاروں پر ہوگی۔ اور اس طرح ہوگی کہ جو ایک بندو قوم کے انتظام، اس کی آزادی اور اس کی زندگی کے فروع و نشوونما میں معاون ہوگی۔ اس مقصد کے حصول

کے لیے انہوں نے ہندوؤں کو تلقین کی کہ وہ متحد ہو جائیں، اور کاگریں سے جو روز بروز ہندو مختلف ہوتی جاتی ہے، حکومت و اختیار چھین لیں۔

”جو کچھ تم کہہ رہے ہو، اس سے تو اندازہ یہ ہوتا ہے کہ کاگریں کی صورت حال ایک طرف کھائی، ایک طرف کنوں، والی تھی؟“

”تم یہ کہہ سکتے ہو۔ مگر کاگریں لیڈرلوں نے مسلمان کارکنوں کے جذبات کو خنثا کرنے یا انھیں تسلیم دینے کی کوئی کوشش نہیں کی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ فرقہ دارانہ تناؤ بڑھتا ہی رہا اور فرقہ داران فسادات پھوٹ پڑنے کا خدشہ بھی بڑھ گیا۔ مسلم مصائب کچھ تو محض تجھمنی تھے مگر کاگریں نے خود اپنے ریکارڈ کو درست کرنے کے لیے کوئی معتقد پر کوشش نہیں کی۔ سیاست کی دنیا میں تصورات کی اہمیت بہت ہوتی ہے۔ اگر مسلم لیگ سیاست کے بازار میں اپنا سالمان بیچنے میں کامیاب ہوئی تو ہمیں یہ سمجھنے کی کوشش کرنا چاہیے کہ وہ ایسا کرنے میں کامیاب کیوں کر ہوئی۔ اسی طریقہ یہ سوال بھی کرنا چاہیے کہ آخر چوتھی دہائی میں عوایی سطح پر کاگریں کی پیش کشوں کو قبول کرنے والے کافی مسلمان کیوں نہیں تھے؟ کیا کاگریں کا سکتے کم عیار ہو گیا تھا؟ اگر ایسا تھا تو کیوں تھا؟

”مجھے واروحا وڈیا مندر تعلیمی اسکیم اور بندے ماتم کے بارے میں دو سوال ہو، پوچھنے دو،“ پردھمپ نے ذرا جھکتے ہوئے کہا۔ اس گیت کے بارے میں میں نے بہت سا ہے مگر خود اس کو سنا نہیں ہے۔

”سوال اچھا ہے، نکم چندر اچھی جنگی نے اسے لکھا اور یگور نے اس کے پہلے بند کی طرز ہتھی۔ اور وہی پہلے آدمی تھے جنہوں نے کاگریں کے شروع کے ایک سیشن میں اسے گایا۔ آربندو نے اس کا اگریزی ترجیح کیا تھا۔

ماں میں تیری بندگی کرتا ہوں

بزم جل والی تیری ندیاں

پھلوں سے لدی تیری گود

خندی اور مبکتی تیری ہوائیں  
تیری ہری بھری لبھاتی کھیتیاں  
مگتی مان اور آزاد ماں

تیری ذھلی چاندنی راتوں کا جادو  
ذالیوں سے لدے تیرے پیڑ، چھولوں سے لدی ڈالیاں  
سکھ چین کی داتا ماں  
تیری موکبِ مُکان، تیرے میٹھے بول  
ماں میں تیرے سامنے سر جھکاتا ہوں

میں آواز دیتا ہوں تجھے ماں، میری مالک  
تو جو محافظ ہے، انھ اور ہری رکشا کر  
میں تجھے پکارتا ہوں  
جو جل اور تحصل سے دشمن کو دور بھگاتی ہے  
اور اپنے تمام بندھنوں سے آزاد  
تو ہی بدھی ہے اور تو ہی قانون  
تو ہی ہماری روت میں اور ہماری سانسوں میں سائی ہے  
تو وہ روحلانی طاقت ہے جو  
موت کے اس خوف سے بے نیاز کر دیتی ہے

جو ہمارے دلوں پر طاری ہے  
تو ہی وہ قوت ہے جو موت پر فتح پاتی ہے  
تو ہی حسن ہے تو ہی جمال ہے  
ہمارے مندروں کی مقدس ہر سورتی

تیری ہی مورتی ہے  
 اپنے ان باتوں کے ساتھ جو ضرب لگاتے ہیں  
 تو ہی درگا ہے  
 تو ہی ناری ہے تو ہی رانی (آب دار تکواریں)  
 کمل پر آسن جمائے تو ہی لکشمی ہے  
 تو ہی صاحبانِ تخت و تاج کی دیوبی ہے  
 پاکیزہ اور اکمل ہے اور بے مثال  
 ماں میری بنتی سن

اپنی رواں دواں ندیوں سے مالا مال  
 چپلوں سے لدے اپنے باغوں سے بھری بُری  
 سر بز و شاداب اور بے داع حسن والی  
 پاکیزہ روح اور موتیوں سے ٹندھے تیرے بال  
 اور تیری الہی مسکراہست  
 کرہ ارض کی حسین ترین سرزی میں  
 بھرے باتھوں سے دولت لانا تی ہوئی  
 ماں میری ماں،

پیاری ماں، میں تیرے سامنے سر جھکاتا ہوں  
 غظیم ماں، بندھوں سے آزاد ماں

”اس پر اعتراض کیوں؟“ پر دیپ نے پوچھا۔ ”یہ گیت اُگر کچھ ہے تو ایک  
 ہندو گیت ہے جس کا مژاں اور جس کی ساری فضایاں ہندو ہے۔ اس میں ملک کو ماں  
 دیوبی (بھارت ماتا) کے برابر کہا گیا ہے اور یہ خیال یقیناً اسلام کی تعلیمات کے منافی  
 ہے۔ بظاہر گیت میں کوئی مسلم دشمن مواد نہیں ہے پھر وزارت کے زمانے میں یہ  
 شور و غل کا ہے کا؟ کیا اس لیے کہ کامگریں نے پہلی دفعہ ہندو علاقوں کی استعمال کی  
 تھیں؟ عزیز بھائی نے لوگ مائیں ملک، سودیشی تحریک اور گاندھی جی کے رام راجیہ

جبکی ہندو علامتوں کو استعمال کرنے کا ذکر کیا تھا۔ پنڈت جی نے جو اپنے سیاسی گروہ کے اتنے پرستار تھے ان کے مذہب کو سیاست کے ساتھ ملانے پر بے اطمینانی محسوس کی تھی۔

”چلو بہت دن بعد ہی سکی، پردویپ سمجھداری کی باتیں کر رہے ہیں“، جگ مونہن نے کہا۔ ”میں نیگور کی اس رائے سے اتفاق کرتا ہوں کہ بندے ماترم سودیشی تحریک کے دوران نہایت مناسب گیت تھا۔ ساتھ ہی اس بات کا بھی اعتراف کرتا ہوں کہ نلم اپنے سیاق و سبق کے ساتھ بھیثت بھوئی پڑھی جائے تو یہ مسلمانوں کے احساسات کے لیے تکلیف دہ ہو سکتی ہے۔ نیگور کا کہنا تھا کہ اس نے اپنی ایک الگ انفرادیت اور ایک دلوں انگیز اہمیت حاصل کر لی تھی۔ پنڈت جی نے کہا تھا کہ بندے ماترم توی تحریک کا ایک جزو لایف تھا۔“

”دیکھو،“ عزیز نے وضاحت کی۔ ”میں اس بحث میں نہیں پڑتا چاہتا۔ ظاہر ہے کہ مسئلے کو ہر طرف سے سیاسی رنگ دے دیا گیا۔ مجھے جو بات پسند نہیں ہے وہ ہے بنگال اسکارلوں کی طرف سے بنکم کا بے شرم دفاع۔ ساتھ ہی گاندھی جی کے ہندو رہجان کے خلاف عائد کیے جانے والے الزامات کو بھی خاصاً بے بنیاد مانتا ہوں۔ مذہبی ہونا ایک بات ہے اور فرقہ پرست ہونا بالکل دوسرا مسئلہ ہے۔ اس فرق کو نظر انداز نہیں کیا جانا چاہیے۔ مذہبیت، میں اصرار کے ساتھ کہتا ہوں، فرقہ پرستی کا سبب نہیں ہوتی مگرچہ اسے لوگوں کو اکٹھا کرنے میں استعمال کیا جاسکتا ہے۔ تھیک ہے گاندھی جی نے ہندو علامتوں کو استعمال کیا۔ انھیں اپنے ہندو حسب نب پر فخر تھا۔ اس میں نفلت بھی کیا ہے؟ ہاں انہوں نے غلطیاں بھی کیں، اور اگر تم چاہو تو یہ بھی کہہ سکتے ہو کہ چند فاش سیاسی غلطیاں بھی کیں۔ مگر کون ہو گا جو اتنے طویل اور ہنگامہ خیز کیرے میں غلطیوں سے یکسر محفوظ رہے۔ خود گاندھی جی نے کہا تھا:

”مجھے نہ تو ہندو ازام سے کوئی شرم آتی ہے اور نہ اپنے ہندو ہونے پر۔ میں تھک نظر یا متعصب ہونے سے انکار کرتا ہوں۔“

..... حصب آدمی کی کوئی بات مجھ میں نہیں ہے  
 کیونکہ میرا بندوازاں بدھ تیرہ ہے۔ یہ نہ مسلمان کے خلاف  
 ہے نہ بھائی کے۔ نہ میں کسی مذہب کے خلاف۔ یہ مسلمان  
 دوست اور بھائی دوست ہے، اور دنیا کے ہر موجود مقیدے  
 کا احترام کرتا ہے۔ میرے نزدیک بندوازاں ایک ہی تنے سے  
 نکلی ہوئی ایک شاخ ہے جس کی جڑیں اور جس کی خوبی کا  
 اندازہ ہم مختلف شاخوں کی بھروسی قوت اور خوبی سے لگاتے  
 ہیں۔ اور اُگر میں بندو شاخ کی کہ جس پر میں بیندا ہوا ہوں  
 اور جو میرے وجود کو قائم رکھتی ہے، دیکھے بھال کرتا ہوں تو  
 یقیناً میں تنے کی دوسری شاخوں کی خبر گیری بھی کر رہا ہوں گا  
 ہوں۔ ..... اگر خدا مجھے بندوازاں کے اپنے اس نظریے پر  
 مرٹنے کا اعزاز بخفا ہے تو میری سوت، سب کی بیجنگی اور  
 سب کے اتحاد کے لیے اور خود سوران کے لیے بھی ہوئی۔

”اصل میں دشواری یہ ہے کہ“، جگ موہن نے اظہار خیال کیا، ”گماندھی  
 جی نے مختلف موقعوں پر اتنی مختلف باتیں کیں ہیں کہ با اوقات ان کے بیانات کا  
 مطلب سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے۔ میرا کہنے کا مطلب یہ ہے کہ ان کے لیہاں وضع  
 داری اور تسلیل ہمیشہ نہیں رہا ہے۔ کیا انھوں نے کامگر لیں میں فرقہ پرستوں کے  
 خلاف کوئی پختہ اور مستحکم موقف اختیار کیا؟ نہیں، نہیں تو پھر انھوں نے، جیسا کہ  
 آپ نے ہمیں بتایا تھا، لاچت رائے اور مالویہ کا وقوع کیوں کیا؟ میں جانتا چاہتا ہوں کہ  
 جب دلست سیئے گرہ اور خلاف تحریک کے زمانے میں مسلمانوں نے ان کی پرستش کی  
 تو پھر انھوں نے مسلمانوں کا اعتماد کیوں کھو دیا؟ یقیناً ایسا نہیں تھا کہ ہر مسلمان قوم کا  
 دشمن اور علاحدگی پسند ہو گیا تھا۔“

”جگ تم ٹھیک کہتے ہو۔ حقیقت تو یہ ہے کہ 1942 میں باپو نے یہ مانا تھا  
 کہ وہ احترام کی مند سے نیچے آگئے تھے اور بعض مسلم اخباروں نے انھیں اسلام کا

سب سے بڑا دشمن خبر لایا تھا۔ مگر پھر بھی انھیں اس بات کا یقین تھا کہ دونوں فرقے ہندستان سے اگر یوں کے رخصت ہونے کے بعد فوراً متعدد ہو جائیں گے۔

”یہ ایک آرزو منداہ سچ تھی، تھی نہ؟“ پر دیپ نے رائے ظاہر کی۔ آپ نے واردھا ایکم کے بارے میں ہمیں ابھی تک کچھ نہیں بتایا۔“

”اس سے پہلے کہ میں اس موضوع پر آؤں، مجھے تم دونوں نے جو کچھ ابھی تک کہا ہے اس پر اپنا تاثر بیان کرنا چاہیے۔ ہاں، کسی کو یہ سوال کرنا چاہیے کہ میں فرقہ (Inter-community) ہم آئنگی اور مسلمانوں سے دوستی کے جذبات کے اتنے اظہار کے باوجود باپو احمد موتیوں پر انھیں اکٹھا کرنے اور ساتھ لانے میں ناکام کیوں ہوئے، کسی کو یہ سوال کرنا چاہیے کہ اکثر مسلمان بیشول شمالی ہندستان کے روایتی اشراف نہروں کے ساتھ تو زیادہ قربت محسوس کرتے تھے مگر گاندھی جی سے اپنے کو دور رکھتے تھے، آخر کیوں؟“ کیا اس کی وجہ ہندو اسلام میں پوست ان کا ورلڈ ویو تھا؟ وہ تعلیم یا نہ سلم طبقے میں اختہاد پیدا نہیں کر سکے؟ بد قسمتی یہ ہے کہ میرے ان سوالوں کے جواب نہیں ہیں۔“

”اگر ایسا ہے تو چیزیں ہم لوگ واردھا ایکم کے بارے میں بات کر لیں،“ پر دیپ **مُفْتَلُو** جاری رکھنا چاہتا تھا۔

”تعلیم سے متعلق گاندھی جی کے خیالات“، عزیز نے کہا، ”1937 میں واردھا ایجوکیشنل کانفرنس کے بعد ان کے آشرم سے باہر، مختلف ریاستوں میں زیر عمل آئے۔ ڈاکٹر ڈاکٹر حسین کی اعانت سے تکمیل دیے ہوئے واردھا منصوبے میں جس میں گاندھی جی کے تدریسی طریقے بھی شامل تھے اور جن کو نئی تعلیم کا نام دیا گیا تھا، خاص سے نمایاں طور پر سامنے آتے ہیں۔ اس کے پیچے سچ یہ تھی کہ یہ تعلیم ایک زندہ اور حیات بخش تعلیم ہو گی۔ انھوں نے 13 جنوری 1938 کے ہر یونیورسٹی میں لکھا کہ اسکول درکشاپ میں تبدیل ہوں گے جہاں قومی نصب العین کے مطابق ایک صحت مند زندگی کے لیے ضروری ہاتھ طالب علم یکھیں گے۔ واردھا کے نرینگ اسکول

(داردھا اسکیم اور روی شنگر فکھا کے دویا مندر اسکیم کے اشتراک سے ہندستانی تعلیمی سمجھ کی زیر مگرانی پڑنے والا ایک اوارہ) کی مکمل حیات کرتے ہوئے گاندھی جی نے 30 اپریل 1938 کے ہریجی میں لکھا کہ ہنڑ اپنے مقاصد کو تکوار کے ذریعے حاصل کر رہا تھا اور وہ اپنے نصب الحین کو روح کے ذریعے حاصل کر رہے ہیں۔ وہ اپنے پڑھنے والوں سے چاہتے ہیں کہ وہ بدیکی خیالات و نظریات کے لبادے کو اتنا چھینکیں اور اپنے آپ کو اپنے گاؤں سے مانوس اور وابستہ کریں۔ انھوں نے لکھا کہ مغربی دنیا ہندستانیوں کو تحریکی علم دے رہی ہے، ان کا اپنا مشن عدم تشدد کے دلیلے سے تعمیری علم کا فروع ہے۔

”یہ تو مخصوص مسائل ہیں۔ وزارتوں کے خلاف شکایتوں کا جو ایک سلسلہ ہے اس پر آپ کا کیا رذ عمل ہے؟“  
 ”کچھ شکایتیں تو صحیح لگتی ہیں“، عزیز نے جواب دیا، ”مگر اکثر بے بنیاد معلوم ہوتی ہیں۔“

گورنر یوپی کا خیال تھا کہ صوبائی خود اختاری کی کارگزاری فرقہ دارانہ مسائل میں خاصی اچھی رہی ہے اور رول ڈیپلٹ جیسی اس کی بعض پالیسیوں نے مسلمانوں کو فائدہ پہنچایا ہے۔ ہمارے صوبے میں سرکاری نوکریوں میں ان کا معنڈب حصہ رہا، جیسے پرو انسٹیشن ایگزیکٹو سرسوں میں 39.6 فیصدی، 25 فیصدی جو ڈیشل سرسوں میں، زرعی سرسوں میں درجہ اول کی اسامیوں پر 24 فیصد۔ سی پی، بہار اور بہمنی میں بھی صورت حال کچھ بہت مختلف نہیں تھی۔ مدراس پریسٹنی میں 58 سالہ پچکرورتی راج گوپال اچاری کی سربراہی میں وزارت نے تعلیمی اور سماجی اعتبار سے پس ماندہ ذاتوں اور فرقوں کو رعایتیں دیں۔ سی پی حکومت نے مسلمان لڑکوں کے لیے دویا مندر کی طرح کے اردو اسکولوں کو چلانے میں مالی اعانت کے لیے مسلمان چندہ دینے والوں کو اجازت دی اور انھیں سرکاری امداد بھی دی۔ بہمنی کی وزارت نے جامعہ ملیہ اسلامیہ اور اس کے واکس چانسلر ڈاکٹر حسین کی تجویز کی ہوئی درسی کتابوں کو واپس لے لیا۔

”اس صورت حال کے پیشِ نظر لیگ کی پروپیگنڈہ مشن کی کامیابی کے اسباب کیا تھے؟، قطعہ کلام معاف، اس وقت مسلمانوں کی آبادی کیا تھی۔“

1941 کی مردم شماری کی رو سے مسلمانوں کی تعداد 92 ملین یعنی 289 بلین کی آبادی کی 24 فی صدی کے لگ بھگ تھی۔ جہاں تک لیگ کے پروپیگنڈے کا تعلق ہے دو باتوں کا ذکر ضروری ہے۔ پہلی۔ عام سیاسی تکمیل حزب اختلاف کی کل کائنات تھی۔ لہذا یوپی میں لسان (بولے والے) مسلم گروپوں نے پشت وزارت پر صرف اس لیے اعتراض کیا کہ انھیں مساوی اثر و رسوخ حاصل نہیں تھا۔ مختصر یہ ہے کہ ان کی شکایت مذہبی نہیں تھی اگرچہ اس نے جلدی ہی یہ رنگ اختیار کر لیا۔ دوسری۔ مسلمان زمین داروں کے چلن سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ طبقاتی مسائل نے کس طرح گزو کر مذہبی منتقاشوں کا روپ دھار لیا۔ اور کس طرح خصوصی مفادات عوامی بن کر ساری کمیونٹی کے مفاد بن گئے۔ اس طرح اودھ کے تعلقداروں اور مشرقی اور مغربی یوپی کے زمین داروں نے، کاغزیں کے زرعی پر ڈرام بشویں یوپی شخصی مل کی ذمہت کے لیے اسلام کا ہوا کھڑا کیا۔ یہ سب انھوں نے اچھی طرح یہ جانتے ہوئے کیا کہ برس افتخار جماعت زمینی اصلاحات کی پابند ہے اور یہ کہ ”مل“ کا جسے رفیع صاحب نے پیش کیا تھا، ہدف استعمال کرنے والا ایک طبقہ تھا نہ کہ عام مسلمان زمین دار، مسلمان زمین مل کے ہدف بحیثیت مسلمان نہیں بلکہ زمینی اصلاحات کے مخالفین کی حیثیت سے تھے۔ اسی طرح بھی شہر میں، شہری پارپرنی رکھنے والوں پر پارپرنی تکمیل عائد کیے جانے کو بھی ایک مسلمان مخالف اقدام تصور کیا گیا۔

”کیوں؟“ جگ سوہن نے پوچھا۔

”اس بیواد پر کہ مسلمان اپنا اندوزہ اتنا ک مارکٹ اور شیئرز کی بجائے جائیداد میں زیادہ لگاتے ہیں اور یہ کہ ان کے پاس وافر تعداد میں مذہبی او قاف ہیں۔“

جگ سوہن کو ذرا حیرت تھی۔ ”اعتراض میں غلط کیا ہے؟“

”یہ ایک فروعی مسئلہ تھا۔ لیگ کے ڈھنڈرچی مفسری کے ہر کام پر اس لے بدترین رائیں ظاہر کرتے تھے کیونکہ ان کی پادری میں کسی کو بھی کابینہ میں کوئی

مجہ نہیں ملی تھی۔

”مگر آپ، جگ موہن اپنے سوال پر مصر رہا، ”اس سے تو انکار نہیں کر سکتے کہ ان میں سے بعض شکاریوں میں کچھ صداقت تو تھی، انکار کر سکتے ہیں؟“

”نہیں انکار نہیں کیا جاسکتا“، عزیز نے جواب دیا۔ ”جس بات یہ ہے کہ ہمیں مسلمانوں کی شکاریوں کو سمجھنا چاہیے اور اس بات کو تسلیم کرنا چاہیے کہ انھیں کسی استدلال کے ذریعے دور کرنا غصہ کے لیے انجامی دشوار تھا۔ وہ پہلو سامنے آتے ہیں۔ ایک یہ کہ کامگریں کے ذھانی سالہ عبد حکومت کے بعد مسلمان لیڈروں میں اقلیتوں پر کی جانے والی مفروضہ زیادتوں کے واقعات سے شدید تنقی پیدا ہو گئی تھی۔ دوسرا یہ کہ اسی کے ساتھ وہ خود اپنی حیثیت کو اس سے پہلے کہ مزید خراب ہو بہتر کرنا چاہتے تھے۔ نتیجہ یقیناً لیگ کے استحکام اور اس کے مطالبات کی قطعیت میں لکھا۔

بجٹ میں جگ موہن کی دلچسپی بذریعہ بڑھتی جا رہی تھی۔ ”مطالبات کیا تھے؟“ ابھی تک آپ نے ہمیں لکھنؤ پیکٹ، مارچ 1927 کی دملی تجاویز اور دسمبر 1928 کے نیشنل کونٹریشن میں جناب کی تجاویز کے بارے میں بتایا ہے۔

اڑے مطالبات تھے، (الف) آئندہ آئینی انتظامات کیوں نہیں کی جنیاد پر ہوں، (ب) مسلمانوں کے ساتھ سلوک بالکل ہندوؤں جیسا ہو، (ج) بخیر لیگ کے مشورے کے کوئی معاهدہ نہ ہو۔ پارٹیوں کے بجائے کیوں نہیں پر اپنے مطالبات کی بنیاد رکھ کر لیگ نے کامگریں کے دعووں پر مہاجا کے اعتراضات اور شیڈولڈ کاست کی اپنے ساتھ امتیازی سلوک کی خواہشوں کا فائدہ اٹھایا۔ مسلمانوں کے ایک وطن کے خدوخال کی تعینیں کی طرف یہ پہلا واضح قدم تھا اگرچہ محض آزمائشی۔ لیگ کے کارکنوں کا کہنا تھا کہ یہ 1937-39 میں کامگریں کی بدانظمیوں اور بد عملیوں کا شرہ تھا۔ ان کی کامیابی جس کا سہرا انہوں نے علی الاعلان اپنے سر باندھا تھا، اپنے جماعتیوں میں اسے مقبول کرنا اور کامگریں کے خلاف ایک فضا تیار کرنا بھی۔

پردیپ اصلی بجٹ اور خط و کتابت کی نوعیت کو جاننا چاہتا تھا، اس لیے اس

نے عزیز سے مسلم بیگ اور کاگرلیں کے لیڈروں کے بیانات اور ان کے خطوط کے اقتباسات سنانے کی درخواست کی۔ عزیز اس موقع کے ساتھ بخششی راضی ہو گئے کہ انھیں بہت دضاحت نہیں کرتا پڑے گی۔ انھیں یہ بھی امید تھی کہ خطوط اختلافات کو ایک ناظر کے ساتھ پیش کر دیں گے۔

عزیز نے اگلے اتوار کی ساری صحیح اپنے دارالطالع کو تھیک کرنے اور اس کی بدانتظامی اور بے ترتیبی کو بہتر کرنے میں صرف کی۔ اس کام کے دوران اسے بعض تھے ہوئے خطوط کی فونو کاپیاں ہاتھ آئیں جو اس نے لاہوری سے حاصل کی تھیں۔ مسکراتے ہوئے اس نے انھیں اپنے کچھی رنگ کے بیگ میں رکھا اور پھر اپنے بیوی پہلوں کے ساتھ کھانے پر بیٹھ گیا۔ چار بجے وہ اپنے دوستوں سے ملنے اور ایک اور طویل نشست کے لیے نکل پڑا۔

پردیپ اور بیگ موہن نے بڑی گرم جوشی سے اس کا استقبال کیا اور دونوں اس کے قریب ہی بیٹھ گئے۔ عزیز نے اپنا بیگ کھولا اور اس میں سے کانڈاتا نکالے۔ اس نے پہلے ہی صفحے سے پڑھنا شروع کر دیا۔ یہ دو تویی نظریے پر گاندھی جی کا بیان تھا جس میں انہوں نے اسے خلط اور خلاف واقعہ بتایا تھا۔ مسلمانوں کی بڑی اکثریت تبدیل مذہب کر کے اسلام قبول کرنے والے نو مسلموں کی خلف تھی۔ تبدیل مذہب کرتے ہی وہ کوئی علاحدہ قوم نہیں ہو گئے۔ ہندو اور مسلمان دو الگ قومیں نہیں تھیں۔ جنہیں خدا نے ایک بنایا ہے، انہیں انھیں کبھی الگ نہیں کر سکتا ہے۔ بجوزہ تقسیم پر اگر ہندستان کے مسلمانوں نے اصرار کیا تو عدم تشدد پر ایمان رکھنے والا ہونے کی وجہ سے وہ زبردستی اسے روکنا نہیں چاہیں گے۔ وہ بہر حال اس تقسیم کی خوشی سے حمایت نہیں کریں گے۔ اور درحقیقت وہ اسے روکنے کے لیے ہر غیر متشدد طریقہ استعمال کریں گے۔ تقسیم کا، انہوں نے کہا، مطلب ایک قوم کی حیثیت سے ساتھ رہنے کی لاتعداد ہندوؤں اور مسلمانوں کی صدیوں کی ریاست کی تباہی ہے۔ یہ مطالبہ ایک خلافی واقعہ بات کی نمائندگی کرتا ہے۔ ہندو اور اسلام دو معاند تہذیبوں اور مختلف نظریات کی نمائندگی کرتے ہیں، اس خیال سے ان کی روح بغاوت کرتی ہے۔ ایسے کسی

نظریے کی تائید مہاتما کے لیے خدا سے انکار کے مترادف تھی۔

دوسرا بیان کر پس مشن سے متعلق تھا۔ 1942 میں گاندھی جی نے اعلان کیا کہ اگر مسلمانوں کی بڑی اکثریت اپنے آپ کو ایک ایسی الگ قوم سمجھتی ہے جس کا ہندوؤں اور دوسرے لوگوں کے ساتھ نہ کسی قسم کا کوئی رشتہ ہے اور نہ کوئی تعلق تو پھر دنیا میں کوئی طاقت نہیں ہے جو انھیں اس کے برخلاف کسی بات کا یقین دلا سکے۔ اگر وہ اسی بنیاد پر ہندستان کو تقسیم کرنا چاہتے ہیں تو انھیں تقسیم ملتا چاہیے۔ سو اس کے کہ ہندو کسی ایسے بُوارے کے خلاف لڑتا چاہے۔ جہاں تک وہ دیکھتے اور محسوس کرتے ہیں، ایسی تیاریاں فریقین میں خاموشی کے ساتھ چل رہی ہیں، یہ صورت حال، انھوں نے کہا، خود کشی ہے۔

اب ان خیالات کا موازنہ پنڈت جی کے خیالات سے کہیجے۔ 14 جولائی 1945 کو واپسائے نے درج کیا تھا کہ نہرو کا خیال تھا کہ جناح کا اثر اور ان کی ضد کاگریں اور اس کے پروگنڈے سے عام مسلمانوں میں پھیلے ہوئے ایک حقیقی خوف کی بنا پر ہے۔ نہرو کا عقیدہ تھا کہ کاگریں حکومتوں کی جانب سے مسلمانوں کے ساتھ برا سلوک نہیں ہوا ہے مگر انھوں نے اس کا اعتراف کیا کہ بعض کاگریی ہندو، مسلمان خلاف تھے۔ اور یہ کہ نسبیاتی عوامل اہمیت کے حامل تھے۔ نہرو کے بیان کی اصل یہ تھی کہ کاگریں ایک جدید nationalistic نقط نظر کی نمائندگی کرتی ہے اور مسلم لیگ ایک محدود، تجک نظر قرون وسطی کے تصور کی نمائندہ ہے اور حصول آزادی کے بعد دراز بالآخر غریب اور امیر کے درمیان کسان اور زمیندار کے مائن اور مزدور اور مالک کے بیچ ہو گی۔

جناح نے فوراً ہی اس نقط نظر کی تردید کی۔ 27 جون 1946 کو انھوں نے کاگریں کے اس دعوے کی کہ وہ ہندستان کی نمائندگی کرتی ہے اور اس کا ایک قوی کردار ہے، تردید کی۔ ان کے خیال میں کاگریں ایک ہندو تنظیم تھی اور وہ بھی اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کی۔ وہ کسی دوسری کمیونٹی کی نمائندگی نہیں کرتی تھی اور مسلمانوں

کی نمائندگی تو یقیناً نہیں کرتی تھی اور یہ حقیقت ہے کہ اس کے ساتھ نمائش کے لیے مخفی بھر و فادر مسلمان تھے، کامگریں کو ایک قومی کردار رکھنے اور ہندستان کی نمائندگی کرنے کا حق نہیں عطا کرتی تھی۔ کامگریں کو مسلمانوں کی طرف سے بولنے یا ان کی نمائندگی کا ذم بھرنے کا کوئی حق نہیں تھا۔ اور ایک عارضی حکومت کے قیام کی کمیٹیت مشن کی تجویز کو منثور کرنے سے ان کے انکار کے پیچے شرارت آئیز مرکبات تھے۔

دسمبر 1941 میں ناگپور میں جناح کی تقریر میں پہلا طفر کو مسلمان سامعین سمجھنے سے قاصر نہیں رہے۔

”پانچ سال قبل یہ ابتری تھی، دس سال قبل تم مردہ تھے ..... مسلم لیگ نے تمھیں مقعد عطا کیا جو میرے خیال میں تم کو اس موعدودہ سرزی میں تک پہنچائے گا جہاں تم اپنا پاکستان بنائیں گے۔ لوگ جو چاہیں کہہ سکتے ہیں، جس طرح باش کرنا چاہیں کر سکتے ہیں۔ حق بات تو یہ ہے کہ جو آخر میں ہستا ہے اُسی کی صرفت سب سے اچھی اور حقیقی ہوتی ہے۔“

عزیز جناح کی یہ تقریر ابھی پڑھ ہی رہا تھا کہ آل انڈیا رینیو گ کے اناوندر کی آواز اس کے کانوں میں آئی۔

چین و عرب ہمارا ہندوستان ہمارا  
مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا

پردیپ اپنی کرسی سے کھڑا ہوا، اپنے سرفی رینیو کی طرف بڑھا۔ اس توقع کے ساتھ کہ کہیں سے خبریں ہو رہی ہوں گی اس نے سوئی کو بادھ اور گھمایا کہ اسی لمحے کسی نوجوان لڑکی کی آواز اس کے کانوں میں آئی جو اسی نظم کا یہ مصرعہ گھرا ہی تھی۔  
ندھب نہیں سکھاتا آپس میں بیر رکھنا  
وہ غور سے سنتے رہے۔ ایک دوسرے سے الگ ہونے سے پہلے جگ موہن

نے اس شام اپنی آگوئی بات کہنے کا فیصلہ کیا۔

چھوٹ کی متنی سے کٹ سکتا ہے ہیرے کا جگر  
مرد ناداں پر کلامِ نرم و تازک بے اثر



## آٹھواں باب

اُج انکھاں دارث شاہ نوں سُتوں قبران و پچوں بول  
 اُج کتابِ عشق دا اک اگا ورقا کھول  
 اک روئی سی دھی چخاب دی تو لکھ لکھ مارے وین  
 اُج لکھاں دھیاں زوندیاں تینوں دارث شاہ نوں کہیں  
 اُج کتابِ عشق دا اک اگا ورقا کھول

(امر تا پر یتم)

یہ سنپر کی صبح تھی۔ پر دیپ اور جگ موہن مے فیر (Mayfair) سینما میں ایک کامیڈی فلم سے لطف اندوز ہو رہے تھے، اورہر عزیز آرکائیوز میں کام کر رہا تھا۔ اسے اس بات کا صحیح پڑھ نہیں تھا کہ گرو آلوڈ الماریوں سے بھرے ہوئے اس کرے میں کیا چیز اسے کھینچ لائی ہے یا یہ کوئی خود عائد کردہ پرانچت یا عنقولت نفس ہے۔ وہ کام کرتا رہا۔ سورج بھان کی مستندی اور حسن کارکردگی کا شکریہ کہ وہ مجھے جھٹے جھٹے فائلوں کے پلندے ریسرچ روم میں پہنچاتا رہا۔ کمرہ دیران اور بے روچ تھا۔ پاس کا تابدان آرام سے پلنے والے مچھروں سے بھرا ہوا تھا۔ اسے شکایت کیوں ہو؟ لکھنؤ شہر طرب تھا، یہاں کی مسرتوں کو لوئنے کا حق سب ہی کو ہے، مچھروں کو بھی۔

اس دن کمرہ اس کے ایکلے کے قبضے میں تھا، کوئی دوسرا ریسرچ اسکالر آیا نہیں تھا۔ کسی نے بھی نہیں پوچھا کہ وہ کون ہے اور کہاں سے آیا ہے۔ کئی مہینوں بعد وہ مانوس ہوا، اور ملٹسٹن۔ پاپ پینے میں بھی مزہ آنے لگا۔ چائے کے لیے اس نے سورج بھان کو ساتھ لیا اور ساتھ کے ایک ذھابے میں جا بیٹھا۔ چائے پر اس نے سورج بھان سے آرکائیوز کا حال پوچھا۔ مسئلہ صرف یہ تھا کہ سورج بھان نے جائے

کے ساتھ نہایت اطمینان سے سو سے بھی کھائے، اور جلیبیاں بھی۔ ان سے فارغ ہونے کے بعد اپنی بیزی سلگائی اور اس کے کش لیتے ہوئے اس نے کملاتی ترپانی، سی پی گپتا اور سپورٹا نند کی اچھائیوں اور برائیوں پر تقریر کی۔

سورج بھان ایک بھاری بھر کم فائل لایا جو پرانی ذوریوں سے بندھا ہوا تھا۔ عزیز فائل کو چار نمبر کی اپنی میز پر لایا۔ ذوری کی گرہوں کو کھولنے میں بہت دشواری ہوئی مگر بہر حال وہ کھل گئی۔ اس نے اسے ھولا۔ کچھ بہت زیادہ نفاست سے نہ کامی ہوئی تحریر کو پڑھا، پار نیشن، اس نے بڑی بے چینی سے صفحے پلنے شروع کیے۔ مواد بہمنستان کی تقسیم سے متعلق تھا۔ پونے پانچ بجے اس نے فائل کو الماری میں مُقفل کیا اور اوپر منہ باتھ دھونے چلا گیا۔ اگلے دو مہینوں تک اس کا یہی معاملہ رہا۔

اب جب وہ پردیپ اور جگ موہن سے ملا تو اسے پار نیشن کے موضوع پر بات کرنے میں اپنے اوپر بہت اعتماد تھا۔ مگر اب وہ اس یک طرفہ گفتگو کو مزید طول نہیں دینا چاہتا تھا۔ موتوی نگر سے گزرتے ہوئے جہاں نہرو نے 1936 میں لائنہ کانگریس کی صدارت کی تھی، اس نے اپنے آپ سے کہا۔ یہ بھی اب کافی طویل ہو چکی ہے۔ اور کافی کافی ہوتا ہے۔ اس کی اس صوروفیت نے اس کی گھریلو زندگی کو اتحل پتھل کر دیا تھا، طمعت بھی دلی جانے اور جامدہ ملیہ میں نچرس نرینگ کا لج جوانئ کرنے کی دھمکی دے چکی تھی۔

”اس عبد کے دو تاثرات میں تم لوگوں کے سامنے رکھوں“۔ اس نے بات شروع کی۔ ”جب ہندو مسلم تلققات انتہائی پنجی سطح پر پہنچ گئے تھے۔ پہلا تاثر، چخاب میں کتنی برس تک ایک سول سو روپنٹ کی حیثیت سے کام کرنے والے میکم ذار بینگ کا ہے۔ 1945-46 میں اپنی سیاحت کے دوران یا اس اور ستائی اور چناب اور راوی دریاؤں کے درمیان کے علاقوں میں اس نے ہندو اور مسلمان فرقوں میں بڑی مہماںت پائی۔ اس نے دیکھا کہ کس طرح گاؤں میں ہندو، مسلمان اور سکھوں کے اسلاف مشترک تھے، کس طرح کرتال کے ایک ہندو نے نہایت غفر کے ساتھ اعلان کیا کہ قرب و جوار کے پچاس گاؤں کے مسلمان اس کی برادری کے تھے اور پھر ہندو ہونے کے لیے

تیار تھے شرط سرف یہ تھی کہ ہندو اپنی لاکیوں کی شادی ان کے ساتھ کریں گے۔ اگرچہ یہ شرط مانی نہیں تھی مگر علاقت کے ہندو اور مسلمان شادی بیاہ کے موقعوں پر باہمی علمندی و محبت اور شائستگی و تہذیب کے تمام تقاضے پورے کرتے تھے۔ ملا یا برہمن کو تقریبات میں حصہ لینے کے لیے مدعو کیا جاتا تھا۔ میلکم ڈارلنج کو حیرت تھی کہ ایسی صورت حالات میں پاکستان کس طرح برمل اور مناسب سمجھا گیا۔

جامعہ میں کے واکس چانسلر پروفیسر مجیب کو ایک ایسا تجربہ بہار میں ہوا۔ دریائے گنگا کے کنارے ایک صوفی کے مزار پر حاضری دیتے ہوئے انہوں نے دیکھا کہ درگاہ میں رہنے والے مسلمانوں نے جگہ چھوڑ دی تھی۔ بہر حال جلدی ہی ہندو عورتوں کا ایک غول آیا اور انہوں نے وہی سادی رسوم ادا کیں جو ان کے اجداد نسل در نسل ادا کرتے چلے آرہے تھے۔ مجیب کو ایسا لگا جیسے ایک مسلم صوفی کے احترام و عقیدت کے ان کے جذبات و احساسات پر کوئی اثر نہیں پڑا تھا۔

ان بیانات میں کیا میں فلپس نیلوٹ کی رائے کا اضافہ کر سکتا ہوں۔ میں اس کا پس مظفر نہیں جانتا، عارف نے مجھے بتایا تھا کہ نیلوٹ نے علی گزہ میں پڑھا تھا، نیویارک میں انسٹی ٹیوٹ آف کرنٹ ورلڈ افیزنس کے لیے لکھتا رہتا تھا۔

”نمیک ہے تم بات بتاؤ“، جگ موہن نے بے صبری کے ساتھ کہا۔

”آزادی کے جشن کے دوران سارے ملک میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے مابین دوستی اور محبت کے جذبات دیکھ کر اسے حیرت تھی۔ تعلقات کی اس غیر معمولی خوشگواری کے بارے میں اس کی رائے یہ تھی کہ لوگوں نے ہر جگہ ان تقریبات کو فرقہ وارانہ حلسوں اور جوابی حلسوں کے چکر کو ٹزونے کے لیے استعمال کیا تھا۔“

”تو بات کیا ہے؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

پردیپ کی طرف سے عزیز نے جواب دیا۔

”کوئی خاص بات نہیں ہے۔ سوائے اس کے کہ ایسے تاثرات کو محسوس کیا جانا چاہیے اور ماضی کے بارے میں رائے ہمارے تجربے میں آئے ہوئے حالیہ ہندو

مسلم تشدد کی بنیاد پر قائم نہیں کی جانا چاہیے۔ میں اپنے طالب علموں کو بتاتا ہوں کہ وہ اپنے تعقبات کو ختم کریں اور خاندان اور دوستوں سے سنبھلے قصتوں اور کہانیوں کو اپنا رہنمائی بنا لیں۔ قوم پرستی کا پیغام لوگوں تک پہنچنے میں وقت لیتا ہے، فرقہ پرستی کا زیر جلدی پھیلتا ہے اور نہایت سرعت کے ساتھ لوگوں کو متاثر کر لیتا ہے۔ زیادہ سادہ لوح افراد حفاظت آمیز باتوں پر، وہ چاہے جہاں سے آئی ہوں ایمان لے آتے ہیں۔ میں اپنے پی ایچ ذی کے طالب علموں سے کہتا ہوں کہ وہ ایک سیاسی مسلم شخص کے ارتقا کو عقیدوں اور اصولوں کی اصطلاحات میں نہیں بلکہ کلوٹل پالیسیوں اور ہندوتوا اور اسلامائزیشن کے فروغ میں ڈھونڈیں۔

”اس نکلنے پر آپ کو پھر آتا چاہیے“، پر دیپ نے تجویز پیش کی۔

”یقیناً۔ لیکن مجھے اس بات کا اضافہ کرنے دو کہ اسلام کو حوالے کے ایک مجدد نکلنے کی طرح استعمال نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ معاصر اسکالر شپ (علمیت) نے زمانے کے ساتھ بدلتی ہوئی تاویلات اور توata کثرت وجودی (pluralist) تصورات جنہوں نے ہندستان اور دوسری جمیعوں پر مسلم (اسلامی نہیں) کیونٹیز کی صورت مگری کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے۔ بے شک، سورجمن نے تصورات کے ایک ذخیرے کی نشاندہی کی ہے جو مسلم ممالک میں سیاسی، سماجی اور دانش و رانہ تحریکوں کے ایک وسیع تنوع کی وضاحت اور توثیق کرنے میں استعمال کیے گئے ہیں۔“

”لیکن“، پر دیپ بول پڑا، ”مسلم علماء دین اور مسلمانوں کے ترجمان ایک واحد اور غیر منفك شناخت کی موجودگی کی بات کرتے ہیں۔“

”انھیں کرنے دو“، عزیز نے کہا، ”عمومی طور پر اگر بات کی جائے تو جنوبی ایشیا کی تاریخ اور سیاست میں شناختیں شاذ ہی یک رنگ اور متعدد رہی ہیں۔ مختلف ایک دوسرے کو کامنے ہوئے، باہمی طور پر معاند مقالات، بیانات اور طور طریقوں پر تحریر شدہ یہ شناختیں ایک بنیادی تاریخیت (historicism) کی تابع رہی ہیں اور بنخے

اور بگزئے کے ایک مسلم عمل سے گزرتی رہی ہیں۔ اسی لیے ہم ہندو مسلم عوام کی روزمرہ زندگی کی تہذیب پر مبنی وجودی تجربات (Existential Experiences) پر توجہ مبذول کرتے ہیں۔ اسی لیے ہم کہتے ہیں کہ مختلف مقامات پر یہ شناخت پڑھے، سماجی مرتبے (class) اور ایک شہر کی روایات پر مبنی تھی۔ کوئی مثال اس وقت میرے ذہن میں نہیں ہے مگر میں ایک ہندو ناول نگار کی تحریر سے بہت متاثر ہوا جو اس نے بیان کے بکروں کے فرقے کے بارے میں لکھی تھی۔

”وہ تحریر کیا تھی؟“ پر دیپ نے تجسس کا اظہار کیا۔

لکھنے والا کہتا ہے کہ ایک کیونٹی دنیا کی ہے۔ ایک کیونٹی ہندستان کی ہے۔ ایک کیونٹی ہندوؤں کی ہے، ایک کیونٹی مسلمانوں کی ہے۔ ایسے ہی بیان میں ایک کیونٹی بکروں کی ہے۔ یہ کیونٹی بہت سے مختلف طریقوں سے دنیا میں دوسری کیونٹیز سے مختلف ہے۔

”میں اس سے اتفاق کرتا ہوں،“ پر دیپ نے کہا۔

”حالیہ تحقیقات و مطالعات نے اعلیٰ یا راخ العقیدہ اسلامی روایات کے ساتھ اور بیان کے مسلمان بکروں کی طرح خالص ہندو دیوی دیوتاؤں سے متعلق تقریبات میں شرکت کے ساتھ ہندو اور مسلمان لوک عبادتوں میں آئیزش کا اکشاف کیا ہے۔

”آپ نے اس سے پہلے ذکر کیا تھا نا۔“ پر دیپ نے عزیز کو یاد دلایا، ”مگر 1921 کی مردم شماری کی رپورٹ میں یہ تاثر ملتا تھا کہ اسلام کی شدت عوام تک نہیں پہنچی تھی جو اپنے ہندو پڑو سیوں کے ساتھ امن و سکون کے ساتھ رہتے تھے۔“

”یقیناً میں نے ذکر کیا تھا،“ عزیز نے اتفاق کرتے ہوئے کہا، تھمارے حافظے

کو سلام۔

اس سلام کے بعد دوست انھے کھڑے ہوئے، گفتگو ختم ہوئی۔ دہان سے چلنے وقت اگرچہ انہوں نے ایک دوسرے سے اپنے خیالات کا کوئی اظہار نہیں کیا تھا مگر سب کچھ مشکر سے لگتے تھے۔ ایک دو ہنگتوں میں جب عزیز اپنی گفتگو ختم کر دیں گے

تو پھر کیا ہو گا؟ ان کی مغلبوں کا، رات گئے، ملاقاتوں کا کباب اور پر اٹھوں کا کیا ہو گا؟ دوسری طرف ان کے اہل خاندان خوش ہوں گے۔ خصوصاً طاعت کو بڑی مسٹر ہو گی۔ وہ عزیز کے رات گئے آنے اور سیدھے بستر پر دراز ہو جانے سے بہت تھک آچکی تھی۔ اس کے پاس بیوی پچھوں کے لیے وقت ہی نہیں تھا۔ جگ موہن کی بیوی نیلم حرف شکایت زبان پر بھی نہیں لائی مگر دل میں ٹھکوے پال رہی تھی، وہ اپنی پریشانوں کا ذکر دلیل میں اپنی سب سے اچھی دوست عابدہ سے کرتی رہتی تھی۔ عابدہ کے میاں جمل نے جگ موہن کے ساتھ ایک ہی یونیورسٹی میں پڑھا تھا۔ وہ ایک اچھا جرمٹ تھا۔ وہ ایک خلیق اور مہذب آدمی تھا۔ بد قسمتی سے اس کی موت ایران میں، تہران کے مقام پر ایک افسوناک حادثے میں ہو گئی۔ اس کی موت نے سارے خاندان کو بڑی چوٹ پہنچائی، سارے دوستوں کو بھی شدید صدمہ تھا۔ جگ موہن نے جمل کی قبر کا نقشہ بنایا اور اس کی قبر بنوائی۔ واپس ہوتے ہوئے، راستے میں اس کو جمل کے ساتھ گزارے ہوئے خوشنگوار دن یاد آئے، اسے اس کے خاندان کا خیال آیا، عابدہ، شاذ اور شہزاد جھنوں نے اس غظیم حادثے کو بڑی ہمت اور صبر و تحمل سے برداشت کیا تھا۔

”یارو،“ طاعت مگر چھوڑ کر جانے کی دھمکی دے رہی ہے، ”رام ایڈوانسی کی کتابوں کی دکان پر ایک خوبصورت مجھ کو اس کی دوستوں سے ملاقات ہوئی تو اس نے مذاقیہ انداز میں اعلان کیا۔

”بیویاں ایسا کبھی کرتی نہیں ہیں،“ پردیپ کا گھر ۲ روز عمل تھا۔ جگ موہن نے موضوع بدلا۔ وہ مفتکوں میں نیلم کا نام نہیں آنے دینا چاہتا تھا۔

”عزیز اچھے مود میں تھا۔ انثیا آفس لابریری لندن میں ریسرچ کرنے کے لیے برنس کاؤنسل کی گرانٹ اسے مل گئی تھی۔ اس وقت وہ بڑے جوش و خروش میں تھا۔ اپنی کامیابیوں پر اسے فخر تو یقیناً تھا مگر شجاع نہیں۔ اس نے اپنے دوستوں کو یہ

خوش خبری سنائی اور اپنے پسندیدہ شاعر غالب کا یہ شعر پڑھا۔

ہوئی مدت کہ غالب مر گیا پر یاد آتا ہے

وہ ہر اک بات پر کہنا کہ یوں ہوتا تو کیا ہوتا؟

چند لمحوں بعد پردویپ نے کہا، ”تم نے نیشنلزم کے نظریات کے روایتی طور پر دو اہم کلیکٹریز میں تقسیم ہونے کی بات کی تھی۔ Instrumentalist اور

- Primordialist

”ہاں میں نے کی تھی۔ اذل الذکر نیشنلزم کو اشرا فیہ کی جوز توڑ کی پیداوار قرار دیتا ہے اور اصرار کرتا ہے کہ تو میں اگر ایجاد نہیں کی جاسکتی ہیں تو جعل کر کے بنائی جاسکتی ہیں۔ دوسری کلیکٹری کے وکیل نیشنلزم کو نیشن بند کے فطرت کے ودیعت کیے ہوئے ایک احساس سے پیدا ہونے والے ایک جلیقی عمل کی طرح دیکھتے ہیں۔“

یہ مناسب اور مفید مطلب کیسے ہے؟“ پردویپ نے جانتا چاہا۔

”بس اس طرح کہ اس مباحثے میں ہندستان کی تقسیم کی صحیح یافت ایک دشوار کام ہے۔“

پردویپ کچھ confused نظر آیا، ”یہ تو ہم جانتے ہیں، مگر ہم جاکہ در رہے ہیں؟“

”مسئلہ یہ ہے کہ ہمیں محدود اور متنوع تناظروں پر مطمئن ہونا پڑے گا۔“ سب سے پہلے تو یہ کہ پاکستان کی تحقیق کو سر پر منڈلاتی ہوئی اور ایک ایسی حقیقت کی طرح دیکھا جا رہا تھا کہ جس سے مفر نہیں تھا۔ پھر اشوک مہتا اور اچوت پنور ذہن جیسے رائٹرز فرقہ پرستی کی آگ کو بھڑکانے میں حکومت کے حصے کی طرف توجہ مبذول کر رہے تھے۔ اور آخر میں وہ لوگ ہیں جن کا رخ اور جن کا رجحان مسلم کیوں نہیں سے متعلق تحقیقات کے بارے میں سارے کا سارا کچھ اور منع شدہ ہے۔“

پردویپ مطمئن نہیں تھا، ”دوشواری کیا ہے؟“

”دوشواری؟“ عزیز نے جواب دیا، ”دوشواری ہوتی ہے اس روایتی چوکٹھے کی

وجہ سے جس میں مسلمانوں کو، ایک مشترک عالمی نقطہ نظر، ایک مشترک زادیہ بھاگ اور اسلام کے اساسی اصولوں کے مطابق شور کے ایک ڈھانچے کے ساتھ ایک الگ اور مختلف کنگیری میں رکھا جاتا ہے۔ تمدن اور نظریے (عقیدہ) کی تحلیلی وقیت پر زور دینا، اسلام کو ایک برتر حیثیت تفویض کرتا اور ایک ہم آہنگ کیونٹی کی ہبیسہ میں پیش کرتا صحیح نہیں ہے۔ آئیے ہم مسلم کیونٹیز کے پوت دار اور ممتاز کردار کے بارے میں بات کریں۔

عزیز اپنے جملے کو مرتب کرنے کی کوشش میں ایک لمحے کے لیے خاموش ہوا۔ جگ موہن نے زیرِ ب قبسم کے ساتھ کہا، ”کوئی بات نہیں، آپ اس کے بارے میں پہلے بھی بات کر کچے ہیں نا؟“

”ہاں میں بات کر چکا ہوں مگر اس موضوع پر مزید وضاحت کی ضرورت ہے کیونکہ ہر شخص سمجھتا ہے کہ پارٹیشن اور دو قومی نظریے کی جزیں تیسری اور ابتدائی چوتھی دہائی میں نہیں بلکہ انہیسوں صدی کی علاحدگی پسندانہ روایت، علی گڑھ کی جدیدیت اور اس کے ترجیحان سید احمد میں ہیں۔“

”بات سمجھو میں آگئی“، جگ موہن نے اتفاق کیا۔

”مگر! پارٹیشن سے متعلق مطالعات میں جو چیز نہ سُم اور دشواری پیدا کرتی ہے وہ ہے ماضی کے قومی لیڈروں کے دلیرانہ کارناموں میں غلو کرنے اور قومی منسوبے کی بنیاد کی حیثیت سے اسے ایک جواز عطا کرنے والا تاریخی تناظر فراہم کرنے کا رمحان۔ اسی لیے بعض پاکستانی اسکارلوں کے بیان جناح سے موازنے کے لیے Saladin تو ایک استعارے، ایک ثقافتی مظہر کی طرح استعمال کرتے ہوئے ریکھا جاسکتا ہے۔ اس موازنے کی بوجالجی اس بیان سے ظاہر ہو جاتی ہے۔ Saladin اور جناح دونوں نے اپنے عہد کے انتہائی متاز بلکہ تقریباً اساطیری حریفوں سے مقابلہ کیا۔ Saladin نے شیردل رچڑ سے جگ کی اور جناح نے ماؤنٹ نیشن، گاندھی اور نہرو کو چھینج کیا۔ اور پھر اسی بنا پر پارٹیشن سے متعلق مطالعات کو عالمی کارناموں کا اعزاز بخش دیا گیا۔ یہ

عطا اس لیے نہیں ہوئی کہ ان مطالعات میں کوئی نمایاں عناصر ہیں بلکہ صرف اس لیے کہ یہ مطالعے مورخ کو اپنے ہیروز اور ان کے کارناموں سے خود اپنے آپ کو ملک کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔

”اس کے علاوہ اور کیا ہے؟“ پر دیپ اصل واقعات کے بارے میں مزید جاننا چاہتا تھا۔

”دوسری دشواری“، عزیز نے کہا، ”ہے قومی پارٹیوں اور ان کے لیڈروں کے بارے میں حسن ظن۔“

”ہاں اور اسی وجہ سے ہم نے گاندھی جی، جناح صاحب اور پنڈت جی کی خط و کتابت کے اقتباسات تم سے پڑھوائے“، پر دیپ نے کہا۔

”یقیناً، انتقال اختیار سے قبل کی دہائی میں کامگریں اور مسلم لیگ کلیدی کردار تھے۔ میں 1937 سے 1940 تک کی چیخیدگیوں کا تذکرہ کرچکا ہوں جو تین تناقص صورتوں میں تھیں۔ سیاسی صحرائیں بر سہا بر سر گزارنے کے بعد لیگ کو امتیاز و شہرت کا ملنا، جناح کا ایک سیکولر سیاستدان سے تبدیل ہو کر مسلم قوم پرستی کا نظریہ ساز بننا اور کامگریں کا نہایت ملکرتی سے تقسیم کے منصوبے کو منظور کر لینا اور اس طرح قومی اتحاد و پنجتی کے بلند بالگ اصولوں سے مستبردار ہوتا۔ میں نے کامگریں وزارتوں اور اس کے ساتھ پاکستان کے مطالبے کے وقت کے انتخاب پر اثر انداز ہونے والے طبقے اور کیوں کشمکشوں کے مابین تفاعل (interaction) کے اپنے تجربیے میں قیاس کی زراؤتوں کی طرف اشارہ کیا تھا۔ میں نے یوپی میں اتحادی وزارت پر کامگریں کی تند خوبی سے متعلق بحثوں کو پھر پڑھا اور اس کا بھی جائزہ لیا کہ مسلم ماس کانٹریکٹ کمپنیں موثر ہونے میں ناکام کیوں ہوں۔ بہر حال اس وقت میں کچھ اور لکھتے ہیں جن کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہوں۔“

بات یہیں تک ہوئی تھی کہ عارف اور ہمایوں کتابوں کا ایک انبار اٹھائے ہوئے داخل ہوئے۔

یہ لوگ بچھے کئی ہفتوں سے پارٹیشن کے بارے میں پڑھ رہے تھے اور اب یہ کتابیں اپنے دوستوں کو دکھانے کے لیے لائے تھے۔ کے بنی کرشنہ کی کتاب "The Problems of Minorities" عارف کو پسند آئی تھی مگر ہمایوں کا خیال تھا کہ کتاب غیر دلچسپ ہے۔ عارف کو ڈبلیو سی اسمعہ کی کتاب "Modern Islam in India" اور اجنبیہ کر کی "India Divided" اور اجنبیہ کر کی "Thoughts on Pakistan" میں لطف آگیا تھا۔ اس نے دیکھا تھا کہ اے آر ذیسیٰ نے اپنی کتاب "Social Background of Indian Nationalism" میں مارکسٹ نقطہ نظر کی تخلیص کی تھی۔

یہ کتاب 1948 میں شائع ہوئی تھی۔

"تم نے ذیسیٰ کے مارکسی تاثیر کا ذکر کیا"، عزیز ہمایوں سے مخاطب ہوا "مگر یہ مت بھولو کہ ہندستان میں کیونس پارٹی، ان علاقوں میں جہاں وہ بھارتی پڑتے تھے، خود مختار ریاستوں اور علاحدگی پسندی کے مسلمانوں کے حق کو تسلیم کرتی تھی۔ اس کے ممتاز لیڈر ڈاکٹر جی او ہیکاری نے لکھا کہ درحقیقت، خود اختیاری اور مسلم فرقوں (nationalities) کے علاقوں کی علاحدگی چنگا، پختونستان، سندھ، بلوچستان اور بنگال کے مشرقی صوبوں کی علاحدگی کا مطالبہ تھا۔"

"میں جہاں تک سمجھ پایا ہوں وہ یہ ہے کہ یہ یقیناً اندازے کی خلطی تھی"۔ عارف نے کہا۔

"میرا تو خیال ہے کہ"، جگ موہن نے کسی قدر جھنجڑاہٹ کے ساتھ کہا، "یہ ایک بہت بڑی سیاسی حماقت تھی۔"

"ہاں، بلاشبہ۔ جن کتابوں کا تم نے حوالہ دیا ہے"، ہمایوں کی طرف مرتے ہوئے عزیز نے کہا، "انھیں میری لاہوری میں ہوتا چاہیے۔ بہر حال یہ کتابیں جو بات تھیں نہیں بتائیں گی وہ یہ ہے کہ صرف برطانیہ، کامگریں اور لیگ کے مذاکرات پارٹیشن کی کہانی کی چیزیں نوعیت کا اکشاف نہیں کر سکتے۔ انفرادی اعلانات، پارٹی کے ریزولوشنز اور منشور یہ تاثر دیتے ہیں کہ گویا بر صیر کے لیڈر انتقال اختیارات کے

وقت قوم کے مقدار کے فیصلے میں ایک ناقابل تحریر اور مستحکم حیثیت کے مالک تھے۔ حقیقت عطف تھی۔ چوتھی دہائی کی سیاست کے اہم کردار کسی لحاظ سے بھی آزاد اور اپنے یا اپنی پارٹی کے ایجنسڈا پر عمل کرنے میں خود مقام نہیں تھے۔ اگر ب نہیں تو بھی ان کی کچھ پہلی قدیماں فرقہ پرستانہ اور کیوں نہ تباہیوں کے حامیوں کی طرف سے بڑی تختی سے دبادی تھیں۔ اس سے اس بات کی بھی دعاہت ہوتی ہے کہ مسلم ماس کانٹیکٹ کمپنی، لاہور ریزولوشن سے قبل میں کیوں معدوم ہو گیا۔

”میں نے تمہارا یہ خیال نہ ہے“، ہمایوں بولا، ”مگر ماس کانٹیکٹ کمپنی میں بہت دشواریاں اس لیے پیش آئیں کہ ضلع کا گرلیں کمیٹیوں نے جن میں اکثر ہندو مہاجا کے لوگوں کا تسلط تھا، پارٹی میں مسلمانوں کی ریل بیل کو روکنے کے عزم سے اپنی کرس کس لیں تھیں۔“

”ای طرح“، عزیز نے بتایا، ”کاگرلیں وزارتؤں کا پردہ فاش کرنے کے ایک گمراہ جوش و خروش سے بھری ہوئی مقامی لیگ شاخوں نے اپنے لیزروں پر ”یوم نجات“ منانے کے لیے مسلسل زور ڈالنا شروع کیا اور جشن و سمرت کے اظہار اور کاگرلیں سے اپنی نفرت کے اظہار کے دوران ہندو راج کے تحت ان پر گزرنے والے مصائب کے بدلتے کا مطالبہ کیا اور یہ ایک واقعہ دونوں فرقوں کے تعلقات میں زہر مکھولنے میں سنگ میل ثابت ہوا۔

”ہاں“، ہمایوں نے اضافہ کیا، ”کراچی میں میرے کچھ اعززا مسلمانوں کو پہنچائی جانے والی اتویتوں کا ابھی تک تذکرہ کرتے ہیں۔“

”مجھے یقین ہے کہ وہ کرتے ہوں گے“، عزیز نے سوچتے ہوئے جواب دیا۔ فرقہ دارانہ طور پر ایسے یک رنگے ماحول میں مقامی، ہندو، مسلم اور سکھ گروپوں نے ہر اس کوشش میں روزے الکائے جس سے کاگرلیں اور لیگ میں مفاہمت کا کوئی امکان پیدا ہوتا تھا۔ انہوں نے اپنے لیزروں سے بالکل واضح انداز میں یہ کہہ دیا کہ اونے پونے خرید و فروخت پر ہرگز راضی نہیں ہوتا ہے۔ دیول نے اپنے جریل میں

12 اگر 1946 کو لکھا کہ ”پس دوسری شہل کانفرنس ختم ہوئی، بڑی حد تک اسی طرح جس طرح پہلی کانفرنس ختم ہوئی تھی۔“ وائرسے نے یہ نہیں سوچا تھا کہ کیفیت مشن، کامگریں اور مسلم لیک کو کسی مقابلہت تک پہنچنے کے لیے مجبور کرے گا۔ وہ تو درحقیقت، مراجعت کی بات کر رہا تھا اور وہ بھی بڑے مشکل حالات میں۔ مگر اس کی فوجی فطرت نے اسے پہلی کے وقت زیادہ سے زیادہ بہادری کا تاثر دینے کی تلقین کی تاکہ دباؤ بہت زیادہ نہ ہونے پائے۔“

”ان واقعات نے گاندھی جی کو تکلیف پہنچائی ہو گئی؟“، عارف نے خیال ظاہر

کیا۔

”یقیناً“، عزیز نے جواب دیا، ”لیگ نے ان کی نمائت کی، کامگریں کے لئے تھیں نے انھیں چھوڑ دیا، ہندو دائیں بازو نے، مسلمانوں کی منہ بھرائی کرنے اور ہندوؤں اور ہندو اسلام کو تباہ کرنے میں مدد دینے کا الزم رکھ کر انھیں عتاب کا ہدف بنایا۔ ہندستان کی تقسیم یقینی ہوتی گئی اور خود ان کا احساس ہے چارگی بروحتا گیلا۔“

”ہم نے جو کچھ سنائے ہے یہ اس سے مختلف ہے“، جگ موہن نے کہا۔

”ایک اور بات جو مختلف لگے گی وہ تھی ہمارے تویی لیڈروں کی اپنی رائے کے مطابق آزادان طور پر عمل کرنے میں معدود ری۔ اس پہلو میں، سست، شدت (thrust) اور لوگوں کو ساتھ لانے کی متعدد بہبوں کی حکمت عملی کے حوالے سے تحقیق کرنے کی ضرورت ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ کامگریں یا لیگ کی پہلی قدمیوں نے متعدد علاقوں میں نئے خوف و ہراس اور نئی بے یقینیاں، اگرچہ واضح طور پر مختلف طریقوں سے، پیدا کیں۔ مسلمانوں کے لیے سنجاش پیدا کرنے کے لیے راج نے جو ذھان پہنچائے انہوں نے کٹکش اور مقابلے کے میدان وسیع کر دیے۔ اس صورت حال نے مذہبی اور ثقافتی تنظیموں کے لیے فرقے کی قیادت سنبھالنے اور تویی معاملات میں پرزاور مداخلت کرنے کی راہ ہموار کر دی۔ انتقال اختیار کے عمل کے ہر قدم نے ان کی کارروائیوں کو جواز دے دیا۔“

”مگر اس سے پہلے آپ نے بہت سی اصلاحی تحریکوں کا نام لیا تھا، خصوصاً میجانب میں آریہ سماج یا ہند۔ گنگا (انڈو گنیجنیک) کے میدان میں تبلیغ اور تنظیم کی جماعتیں جنہوں نے اپنے نظریات اور اپنی حمایت کے علاقے کو ادارہ جاتی ڈھانچوں، کلوئیل پالیسیوں اور اثرات سے باہر تک بڑھا لیا تھا۔“

”میں نے یہ بھی کہا تھا کہ ان لوگوں نے اپنے نظریات و تصورات کے خود اپنے ایک چیخیدہ خزانے سے خود اپنے self-representation اور موجودہ انحطاط کے ذمہ دار داخلت کرنے والے اثرات سے متعلق اپنے شبہات سے تو ناتائی حاصل کی اور ایک ایسی دنیا میں جس کے بارے میں خیال تھا کہ دوسروں کے تسلط میں ہے اپنی حیثیت اور اپنے مقام کے مجموعی اور اس سے فیض حاصل کیا۔“

”تو آپ کہنا یہ چاہتے ہیں،“ پر دیپ نے سلسلہ کلام جاری رکھا ”کہ ضرورت اس کی ہے کہ ہم یہ جانیں کہ یہ کیسے ہوا اور کیوں ہوا؟“

”یقیناً اور میں ہندو اور مسلمان نیشنلزم کی مقابی خبروں پر سے پرده انخانے کی ضرورت پر بھی زور دے رہا ہوں۔“

ایسا کرنے کے اسباب جانے کی باری اب جگ موہن کی تھی۔

”یہ طے کرنے کے لیے کہ واضح طور پر حد بند نہ ہی سرحدوں کے اندر کام کرتے ہوئے اور ہندو تو یا اسلامت تحریکوں سے اپنے رشتہوں کو استعمال کرتے ہوئے، مقابی مفادات نے اپنے اپنے خصوصی مفادات کے تحفظ کے لیے اپنے کل ہند لیڈروں پر کس طرح دباؤ ڈالا اور یہ کہ انہوں نے کس طرح متشدد ذہنک سے مفہومت کی قیمت کے طور پر اپنے مخالفین کو چیش کی جانے والی وقت رعایتوں کی مخالفت کی۔ ان کے خد و خال (profile) ان کا مقام اور ان کے رابطے ان اسباب کی وضاحت کرنے میں معاون ہو سکتے ہیں کہ چوتھی دہائی کی سیاست میں وہ ایک اہم حیثیت کے مالک کیسے ہوئے اور وہی اور کراچی میں یونین جیک کے سرگمیوں ہونے سے بہت پہلے ہی پاکستان کے لیے زمین ہموار کرنے کی صلاحیت ان میں کیوں کر پیدا ہوئی۔“

”آپ نے ابھی تک یہ نہیں بتایا“، عارف نے کہا، ”مگر ملک کی تقسیم کا ذمہ دار کون تھا؟“

”بھروسوں کی تلاش میرا کام نہیں ہے“، عزیز نے بڑے اعتماد سے جواب دیا۔

”ٹھیک“، عارف نے غیر مطمئن ہوتے ہوئے کہا، ”مگر ذمہ داری کو معین کیے جانے کا خیال ہر ایک پر مسلط ہے۔ اس معنے کو ہم کیسے سمجھائیں؟“

”معنہ کوئی نہیں، میری دلچسپی ہے یہ سمجھنے میں کہ تقسیم کیسے اور کیوں ہوئی سمجھے؟“

”میری کم علمی کو معاف کرتا“، عارف نے کہا۔

”اخخار ہویں اور انہیوں صدی کے شانی ہندستان میں شہری تجھی کی دو مختلف اقسام نے قوم پرستی (نیشنلزم) اور مذہبی فرقہ پرستی کے فروغ و نشوونما کی بنیاد کا کام کیا جس نے بڑے ذرمانی انداز میں بیسویں صدی کے واقعات پر اپنا اثر ڈالا۔“

اس سے پہلے کہ عزیز اپنی بات ختم کرے پڑ دیا۔ اسے خود اسی کے قول کو یاد دلایا کہ لیڈروں کے فیصلوں اور ان کے افعال کو یونچے سے پڑے ہوئے دھاڑ کے فراہم کیے ہوئے جوابی نکتوں کے بغیر نہیں سمجھا جا سکتا۔“

بالکل صحیح، 1905 اور 1947 کے درمیان کے فرقہ وارانہ تشدد کے انداز سے میری تاویل کی تصدیق ہوتی ہے۔ غیر منظم، اوارہ جاتی سیاست سے کم وابستہ اور شدید طبقائی رجحان کے ساتھ ہونے والے فساد سے تجدیل ہو کر بہتر تنظیم کی نمائش اور اخلاقیہ فرقہ پرستی کے ساتھ منظم سیاست سے ملک ہنگا۔

”ہم processes یا process پر واپس آگئے۔“، جک موہن نے تسری آیز انداز سے کہا اور چھت کو سمجھنے لگا۔

”یقیناً، یہ سمجھتا بہت ضروری ہے کہ ہندو مسلمان کی تفریق دوسری دہائی میں کیوں اور کیسے ایک تحریک بن گئی۔ عوام اپنے لیڈروں کو پہچھے چھوڑ کر خود آگے کے

کے آگئے۔ Subaltern گروپوں کی اجتماعی ذمہ داری اپنے الیٹ (elite) سیاستدانوں سے متاز اور واضح کیے ہو گئیں۔ ہمیں یہ سوال پوچھنے کی ضرورت ہے کہ عوای تصورات نے کیونکی کی تعمین مشرک بیگانی یا چخابی کلگر کی حیثیت سے کرنے کے بجائے ایک نہ ہی شناخت کی حیثیت سے کرتا کیوں شروع کر دی۔

”مگر“، پردیپ نے کہا، ”کیا آپ نے کسی دوسرے سیاق و سبق میں یہ نہیں کہا تھا کہ بستیوں میں علاقائی اور کل ہند مناظر نظر آتے تھے۔ میں سمجھتا تھا کہ اسی وجہ سے آپ نے کہا تھا کہ چخاب اور بیگان کی تفہیم کے پیچھے سیاسی دباؤ صوبے سے باہر وجود میں آئے تھے۔“

”ہاں، میں نے کہا تھا پھر بھی اس بات کے اسباب کہ کیونکی پر بنی گھپٹیوں نے اپنے پنج اور کی جانب کیوں پھیلائے، عوای جگہوں پر عوای کارکردگی اور اجتماعی سرگرمیوں میں بہترین طریقے پر دیکھے اور سمجھے جاسکتے ہیں۔ سیدھے سادے ذہنک سے یوں کہا جاسکتا ہے کہ ان کی کہانی صرف یا ہمیشہ ہے چہرہ میڑوپولین مراکز میں، مقامی زبانوں کے اخباروں کے بھیڑ بھاڑ والے دفتروں میں، کچھریوں، تھانوں اور میونسپلیتوں میں یا شفیق اور نیک دل مدرسون، پانچ شالاؤں، مسجدوں، مندروں اور صوفیوں کی درگاہوں (سندھ اور چخاب میں لوگوں کے اجتماع کے اجتماع کے اہم مراکز) اور انتہائی پر جوش اور یہاں صفت شدھی اور گنور کشا سجاووں، انجمیں اسلامیہ، تبلیغ اور تنظیم کی جماعتوں میں نہیں بلکہ شہروں اور قبیلوں کے دھول سے انے ہوئے گلی کوچوں میں پڑھی جاسکتی ہے۔“

”یا اللہ“، ہمیوں نے مایوسی سے اپنے ہاتھ اٹھائے، ”ان ساری جگہوں کو نظر میں رکھنے کے لیے ایک زندگی کافی نہ ہوگی۔“

”بہت نہ ہارو، یہی جگہیں تھیں جیسا myths اور یادیں بنیں، تعرق اگھیز نہ ہی علامات تحقیق ہوئیں، اشتہانی شعور کو مہیز لانے کے لیے ان کی ترویج بھی یہیں سے ہوئی اور ’دوسرے‘ کی شبیہ کو دوام بھی یہیں سے مل۔ یہی وہ اکھاڑے تھے

جہاں متوجہ سائل پر، جن میں کچھ نے انہیوں صدی کے اواخر میں میں کیوں تھیں آہنگی کے گوارے میں درازِ ذاتی تھی، مگر اگر بحثیں ہوتی تھیں۔ گاؤں کشی اور مسجدوں کے سامنے باجے عوای مباحثوں کے موضوع تھے۔ اور بحثِ اخباروں کے کالموں میں، کتابپڑوں اور پکنلیوں میں، رسالوں اور کتابوں میں ہوتی تھی، ان سب نے اس یا اس تقدیع کی آنکھ میں تبل کا کام کیا۔

ہمایوں کی سمجھی میں نہیں آیا کہ ہو کیا رہا ہے۔ myths؟ یادیں؟ اشتہاری شعور؟ دماغ خراب کر دیتی ہیں یہ سب باتیں، ان عملوں کی نازک ماہیت کا سراغ آپ کہاں ذہونزیں گے؟ جیساں میں نہیں بلکہ لکھنؤ جیسے شہری مرکز میں، علی گڑھ، الہ آباد اور بنارس، کمر درے اور اجڑ جنوب مشرقی ہنگاب میں جہاں، آریہ ناج کی تعلیمات سے فیض یاب جات، شدھی، ہندی اور گائے کے تحفظ کے وکیل بن گئے تھے۔

”ذرا آہستہ“، عارف نے عزیز سے درخواست لی۔

”مرہبانی کر کے یہ سمجھ لیجیے کہ دیکھی اور شہری کی طبع کو جزوی طور پر ہند، اور مسلمان احیا پسندی کی پان انہیں آئندیا لو جی نے پاٹ دیا تھا۔ یہ بھی یاد رکھو کہ اس میں مشترک ہندو مسلم کلچر کی پرانی علامتوں سے علاحدگی اور ان کی محنتیب، غنی فرقہ دارانہ علامتوں کی تعین اور ان کا اثبات، اور پسندیدگی اور ملامت کی حکمت عملی تیار کرنا شامل تھا۔ یہ ایک نئے اور روشن خیال پائیں بادو کے نقطہ نظر سے ایک منسوس نہ تھی۔ اگرچہ کلوں میں باضی سے قبل مشترک رواتیں تھیں اور مشترک جوابے تھے مگر وہ لازمی طور پر مستحکم کیجیوں کا روپ نہیں دھار سکیں کہ جس کا اظہار آخر انہیوں صدی اور بیسویں صدی کے اوائل میں اسلام اور ہندو ازام نے کیا تھا۔ مگر انہوں نے ایک نیا سماجی سیاسی ابعاد نہیں حاصل کیا۔“

”میں اس آخری لکھنے کو بہتر طور پر سمجھتا ہوں۔“، پردیپ نے کہا۔

”اگر ایسا ہے تو ذہن میں یہ بات رکھو کہ اسلامائزیشن یا ہندو رواتوں کا نیشنالائزیشن ان عناصر کا نتیجہ نہیں تھا جو نہ صرف ایک دوسرے کی طرف ملتا

ہوئے بلکہ انہوں نے تاریخ کے ایک مخصوص وقت پر، قبول عام حاصل کیا۔ ان رحمات کو کسی سیاق میں دیکھو اور انھیں قدیم ناقابل منابع ہندو مسلم جنگزوں کی روشنی میں نہ پڑھو۔“

”جناب آپ کا ایجمنڈا کیا ہے؟“، ہمایوں نے استفسار کیا۔

”حضور میں ان لوگوں سے اتفاق نہیں کرتا ہوں جو مذہبی قوم پرستی کے جشن مناتے ہیں یا ایک ایسے سماج میں جو دنیا کی بہت شافتی سوسائٹیوں میں سے ایک ہے مشترکہ ورثے پر اختلاف ظاہر کرتے ہیں۔“

”کیوں نہیں؟“، ہمایوں نے اصرار کیا۔

”زیادہ تر شہادتیں، جن میں سے کچھ برطانوی مورخین اور علم الاقوام کے ماہرین نے اکٹھا کی ہیں ایک سربز و شاداب ہوتے ہوئے مشترک تمدن کی طرف اشارہ کرتی ہیں جو ایک ایسا سازگار دائرہ کار فراہم کرتا ہے جس میں مختلف کیوں نہیں، لکھر اور مذاہب، اپنی مفہود دین کے ساتھ پہلو بہ پہلو رہے ہیں۔“

”حضرت ہم آپ کی پریشانیاں سمجھتے ہیں مگر میربانی فرمائ کر ان کو بیان کیجیے۔“، پردیپ نے کہا۔

”میری وجہ پر اس سوال میں ہے کہ مشترک معاشرت کی ایک قدیم تاریخ رکھنے والے لوگ تاریخ کے ایک خاص موقع پر تمازغون اور ناہم آہنگیوں کی علامتوں پر کیوں توجہ دینے لگتے ہیں؟ کیوں ایک سماج اپنے شاندار مشترکہ ورثے کے باوصاف بیسویں صدی کی تاریخ میں طوفانی واقعات و حادثات کا کارزار بن گیا؟ اگر انہیوں صدی کا شاعر غالب زندہ ہوتا تو اس نے اپنے لاثانی انداز میں پوچھا ہوتا:

جب کہ تھو بن نہیں کوئی موجود

پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے؟“

”یہ لبرل لٹ کے جس تناظر کی آپ بات کرتے ہیں، وہ کیا ہے؟“، پردیپ نے پوچھا۔ اسے عزیز کے رد عمل کا اندازہ تھا مگر وہ دنماحتوں کا کوئی موقع

ہاتھ سے جانے نہیں دینا چاہتا تھا۔

روشن خیال اور بائیس بازو کے اکٹھ رائٹرز، شفافی آمیزش اور کمیوٹیور کے باہمی ربط و ضبط پر زور دیتے ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ یہ لوگ بسا اوقات نزاکی عاصر سے صرف نظر کرتے ہیں مگر پھر بھی یہ لوگ ہنگامی زمانوں میں امن و شانست کے ساتھ رہنے والوں کی طرف توجہ مبذول کرتے ہیں۔ ساری کہانی سے نکلنے والا تجھ یہ ہے کہ ہندو مسلم و شنی کلومنل ہندستان سے قبل کی پیداوار نہیں تھی۔ بعض علاقوں میں اس کا آغاز 1860 سے ہوا، اگرچہ مختلف فرقہ پرستانہ سیاست نے باقاعدہ ٹھکل دودھائی بعد اختیار کی۔ ان ہی اسباب کی بنیاد پر میں آنوبایوگرافی میں نہرو کے تاثرات اور رام گڑھ کا گریس میں آزاد کے مطالعہ نفس کی تائید کرتا ہوں۔ وہ آج بھی اتنے ہی موافق و مناسب ہیں جتنے کہ تیسری اور چوتھی دہائی میں تھے۔

”کیوں؟“، جگ موہن نے پوچھا۔

آزاد نے اس نکتے کی وضاحت کی کہ آخر انہیوں صدی سے وسط بیسویں صدی تک واضح منازل میں کسی نہ کسی طرح کی سیاسی علاحدگی پسندگی نے یقیناً نہ پاپی، مگر اس کے خلافین اس کی پیش رفت کو روک نہ سکے۔ چوتھی دہائی میں ان کی عوای زندگی اور یقیناً اس سے پہلے کی دہائیوں میں اجمل خاں اور انصاری کی زندگیاں، برطانوی حکومت کے خلاف جدوجہد کے دوران، فرقہ پرستی کے ایک تبادل کی تصویر پیش کرتی ہیں۔ یہ ایک تبادل تھا جو ناکام ہوا۔ سوال یہ ہے کہ یہ کامیابی سے ہم کتنا ہو سکتا تھا یا نہیں؟“

”اب نہیں بنیادی باتوں پر غور کرتا چاہیے۔“، پردھم نے کسی قدر تھکمانے انداز میں اعلان کیا، ”آپ دو قوی نظریے کو مسترد کرتے ہیں، نمیک ہے آپ پاکستان کی ابتداء سید احمد میں نہیں دیکھتے، نمیک ہے! آپ نے اس سے متعلق کسی کا حوالہ بھی دیا تھا کہ تیسری دہائی میں پاکستان کا کوئی خاکہ بھی نہیں تھا، مان لیا! آپ نے ہندستان کے حوالے سے اقبال کے صوبائی خود مختاری کے ایک مقدمے کی تکمیل کرنے کا ذکر کیا تھا اور کہا تھا کہ وہ کوئی الگ ملک نہیں چاہتے تھے۔ مگر آخر میں آپ نے مفصل

طور پر بیان کیا تھا کہ 1937 کے صوبائی انتخابات میں مسلم لیگ کیسے اچھی کارکردگی نہ دکھا سکی اور کامگری میں سے ملنے پر جناح کی رضامندی کا بھی ذکر کیا تھا۔ پھر کس منزل پر پاکستان کی تحریک نے رفتار پکڑی اور کیوں؟“

دوسری جنگ عظیم کا شروع ہوتا ایک اہم منگ میل ہے اگرچہ وزارتیوں نے زخم پھر کھول دیتے تھے۔ جنگ سے بے حال اور ماندی حکومت نے سیاسی اور اخلاقی مدد کے لیے جناح کی طرف دیکھا جنگ کے جھنے بررسوں نے برطانوی سلطنت کو نجیف و نزار کر دیا تھا مگر اس کے باشندوں کے لیے آزادی کی راہ دشوار گزار تھی اور نتیجتاً قوی تیکھی کا استھام بھی اتنا ہی دشوار تھا۔ انٹر کیونٹی اتحاد کے شرمناک خاتمے اور اسی کے ساتھ چنگاب اور بنگال، لیگ سے دفاع کے آخری سورچوں کی اتحادی حکومتوں کی نیکست وریخت نے جناح کے مقاصد کو تقویت پہنچائی۔

”تو آپ یہ کہہ رہے ہیں کہ یہ واقعات تیری دہائی میں سوچے بھی نہیں جاسکتے تھے۔“، بک موہن نے کہا۔  
”بالکل!“

”جناح نے اپنی پارٹی کے تیوروں کو محارب کیوں کر بلایا؟“، پر دیپ نے پوچھا۔

”اوہ، انھوں نے وہ قوی نظریے کی بات کی، مسلمانوں کے اپنے وطن کی بات کی، ان کے اپنے علاقتے اور اپنی ریاست کی بات کی۔ وہ ایک مشترک قومیت کو نہیں مانتے تھے، کیونکہ ہندوؤں اور مسلمانوں کا تعلق ایک دوسرے سے مختلف تہذیبوں سے تھا۔“

ایک لمحے کے لیے وہاں نشانا ہو گیا۔

عزیز نے اپنی بات جاری رکھی۔ وہ قوی نظریے کی بنیاد اس غلط فہمی پر تھی کہ ہندو اور مسلمان دو بالکل الگ الگ اور آزاد اکائیاں ہیں اور نہ ہیں وفاداریاں سماں رشتؤں، تہذیبی لین دین اور مشترک کے ملکی مفادات پر مبنی تعلقات پر سبقت رکھتی ہیں۔

”مگر میں نے سنا ہے کہ انہوں نے پاکستان قانون ساز اسمبلی میں ایک سیکورٹیک کی بات کی۔“، عارف نے اظہار خیال کیا۔

”یہ تو بہت تھوڑا بہت دیر میں والا معاملہ تھا“، عزیز نے کہا۔

”مگر یہ تو یقینی بات ہے کہ انگریزوں نے جناح کو پاکستان ٹشٹری میں رکھ کر نہیں پیش کیا“، جگ موبن نے کہا۔

”انگریز حکمرانوں کو ہندستان کے لخت لخت ہونے میں کوئی تردد یا بے کیفی نہیں تھی۔ جناح جن سے پہلے بے توجی ہوتی تھی، بعداز جنگ زمانے میں انجامی محتاط طور پر تیار کیے ہوئے اپریل منصوبوں کو آگے بڑھانے میں ایک مفید اتحادی ثابت ہوئے۔ کچھ برٹش حکام نے ہندستان کے اتحاد سے زبانی ہمدردی دکھائی اور اس کی ناگزیر تقسیم پر افسوس کا اظہار کیا مگر ان حکام کے زیادہ موقع شناس اور زیادہ تجربہ کار آتاوں کی پالیسیوں نے 1947 میں ایک نہیں دلکوں کے وجود میں آنے کو یقینی بنا دیا۔“

”کیا لاہور ریزولوشن نے پاکستان کا مستقبل کا نقش طے کر دیا تھا؟“، پردیپ نے پوچھا۔

”نہیں جناح نے اپنی ایکیم کی مختلف تاویلات کے لیے دروازہ کھلا رکھا۔ وہ امکانی طور پر خود اپنے مقدمے کے لیے ضرر سان طول طویل مباحثوں میں الجھے رہتا نہیں چاہتے تھے۔ ان کی مرکزی دلچسپی اپنی طاقت کی بنیاد کو استھان بخشنے اور کامگریں کو باہر رکھنے میں تھی۔ اسی کے ساتھ ”متاز مسلمان“ بہمول پنجاب کے وزیر اعظم سکندر حیات خاں لاہور ریزولوشن کی منظوری کے بعد بھی پاکستان کے خیال کی مخالفت کر رہے تھے۔“

”تو گویا آپ یہ کہہ رہے ہیں“، پردیپ نے اظہار خیال کیا، ”کہ کامگری میں وزارتوں کے استعفی اور دوران جگ عالمی مجبوروں نے جناح کو اپنا پاکستان کا رہ چلنے اور اپنے ممالک پر سبقت لے جانے کے لائق بنا دیا۔“

”ہاں، ایک مسلم ائمہ کے واحد ترجمان کی حیثیت سے نہیں بلکہ ایک سربراہ کی حیثیت سے ان کی بات سنی جانے کا ان کو اخلاقی حق مل گیا۔ اسی وجہ سے پنڈت جی نے حالات کو غلط پڑھا جب انھوں نے جنوری 1946 میں کرپس کو لکھا کہ اُن حکومت برطانیہ اس بات کو صاف کر دے کہ وہ کسی حالت میں پاکستان کی بہت افزائی نہیں کرے گی تو اس کے لیے ہونے والا احتجاج جلدی ختم ہو جائے گا اور یہ کہ لیگ کی قیادت کسی راست ایکشن یا کوئی بڑا ہنگامہ کھڑا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتی ہے۔“

”بہرحال چوتھی دہائی میں مرکزی مسائل کیا تھے؟“ ہمایوں نے سُکریت بناتے ہوئے پوچھا۔

”ایک تو مذکورات سے کامگیری مسلمانوں کو الگ رکھنا تھا۔ جناب کا اصرار تھا کہ سیاسی طور پر سوائے کسی لیگ کے کوئی دوسرا مسلم مفادات کی نمائندگی نہیں کر سکتا تھا۔“

”یہ تو خرافات ہے،“ پردیپ نے ناراضگی کا اظہار کیا۔ ”لیگ سے ایک معاهدے کی خاطر کامگیریں اپنے ساتھیوں، پرانے اتحادیوں کو کیوں کر چھوڑ سکتی تھی؟ گاندھی اور نہرو سیاسی مصلحتوں کی قربانِ مگاہ پر اپنے ذاتی دوستوں اور سیاسی کامروں سے کو جیتن کیسے چڑھا سکتے تھے؟ دائرائے نے مسئلے کی ناقابل حل فطرت پر رائے نہیں کی تھی۔ کیم اکتوبر کو دائیرائے اور جناب ملاقات سے قبل ایک ناراض پیٹھک لارنس نے کرپس کو اطلاع دی کہ ازیل گھوڑا اب بھی نیشنل سلم لگتے ہیں۔“

”لیکن،“ ہمایوں نے کہا، ”آپ اس سے تو انکار نہیں کریں گے کہ کامگیری مسلمانوں نے قسمی کے منصوبے کو مانتا۔“

”نہیں نہیں انھوں نے نہیں باتا جمعیۃ العلماء نے اس کی مخالفت میں ایزدی چوئی کا زور لگا دیا، آں ائمہ موسمن کانفرنس نے بھی کچھ ایسا کیا۔ خان عبدالغفار خان نے بہت زور دشوار اور جذباتی انداز سے احتجاج کیا۔ دوسروں نے بھی کام کسی قدر خاموشی سے کیا۔ جب 2 جون 1947 کو کامگیریں درستگ کمینی نے ماڈنٹ بیشن پلان

کی توثیق کی تو آزاد اس شرمناک پردوگی کو روکنے کے لیے اس وقت کچھ نہ کر سکے خصوصاً گاندھی اور نہرو کو ڈھلتا دیکھنے کے بعد۔ ۱۶ ستمبر ۱۹۴۷ کو ہونے والی طویل مینگ میں مولانا اپنی کلیلی واڑھی کے ساتھ خاموش، جذبات سے خالی اور سنجیدہ بیٹھے ہوئے بس دیکھتے رہے۔ بالکل Cardinal Richelieu کی طرح۔

”عزیز بھائی اگر اجازت دو تو میں مولانا کی کتاب غبار خاطر سے ایک اقتباس

سناؤ۔“

”بیقینہ ہمایوں بیقینہ، ضرور سناؤ۔“

”ندھب میں، ادب میں، سیاست میں، فکر و نظر کی عام راہوں میں جس طرف بھی نکلا چڑا، اکیلا ہی نکلا چڑا، کسی بھی راہ میں وقت کے قافلوں کا ساتھ نہ دے سکا۔“

با رفیقان ز خود رفت سفر دست نہ داد

سر بر صحرائے جنوں حیف کر تھا کردیم!

”جس راہ میں بھی قدم اٹھایا وقت کی منزوں سے اتنا دور ہوتا گیا کہ جب مزر کے دیکھا تو گر دراہ کے سوا کچھ دکھائی نہ دیتا تھا۔ اور یہ گرد بھی اپنی ہی تیز رفتاری کی اڑائی ہوئی تھی۔“ (غبار خاطر خط ۱۱، صفحہ ۳-۹۲)

”خوبصورت“، جگ موہن نے کہا، ”ماش مجھے اتنی اردو آتی کہ میں اسے اردو میں پڑھ سکتا، آپ کا کیا خیال ہے۔“ آزاد نے غالب کے اس شعر کو پسند کیا ہوتا:

ہم نے بھنوں پر لوکپن میں آمد

سُنگ اٹھایا تھا کہ سر یاد آیا

(غالب)

عزیز کے ہاتھوں سے صبر کا دامن چھوٹ رہا تھا ”براء کرم یہ شعرو شاعری اور واد واد کسی اور موقع کے لیے اخخار کرے۔“ اس نے جنم جلاتے ہوئے کہا ”مجھے دو

ایک باتیں اور کہہ لینے دو پھر ختم کروں۔“

”اس سے پہلے، جگ موہن نے اپیل کی ”ہمیں کرپس کی پیشکش اور شملہ کا نفرنس اور کمیٹیٹ مشن کے بارے میں بتا دیجیے۔“

کرپس تجوادیز نے ”ہندستان سے ذو میمن اشیس کا“ اور جنگ کے بعد انہیں یونیٹ کے آئین کی تدوین کے لیے ایک قانون ساز جماعت بنانے کا وعدہ کیا۔ طویل المدت تجوادیز نے ہر صوبے کو اگر وہ چاہے تو مجوزہ یونیٹ میں الحاق سے انکار کا حق دیا۔ الحاق نہ کرنے کا فیصلہ کرنے والی ریاستیں مکمل سلف گورنمنٹ کے ساتھ اپنی یونیٹ تخلیل دے سکتی تھیں۔ کامگریں اور لیگ دونوں نے ان تجوادیز کو رد کر دیا۔

”کیوں؟“، جگ موہن نے پوچھا۔

”لیگ“، عزیز نے کہا، ”پاکستان کے قیام کو ایک دورافتادہ امکان کے وائرے میں پھینک دیے جانے پر بہم تھی، جب کہ کامگریں مجوزہ یونیٹ میں ریاستوں کی شریک اکائیوں (constituent units) کی حیثیت سے شمولیت پر اور ریاستوں کو الحاق نہ کرنے کا حق دیے جانے پر مفترض تھی۔“

”بالآخر“، پر دیپ بڑے فخریہ انداز میں بولا ”اب میرے سامنے یہ بات واضح ہے کہ دونوں پارٹیاں ایک دوسرے سے دور کیوں ہوئیں۔“

عزیز سن نہیں رہا تھا، ”جبکہ جون 1945 میں شملہ کا نفرنس کا معاملہ ہے یہ اس بات پر ختم ہو گئی کہ جناح و اسرائیل کو اس کی اجازت نہیں دیں گے کہ وہ کسی ایسے مسلم رکن کو نامزد کر سکے جو لیگ ایگر کمیٹی کاؤنسل کے ساتھ وفاداری نہ رکھتا ہو۔ ہمدون نے مولانا آزاد اور خان عبدالغفار خان کی موجودگی کو بھی بے سبب اور جان بوجھ کر بھڑکانے والی قرار دیا۔“

”ہم نے ایک ہی آر فارمولے کے بارے میں بھی سنا تھا“، جگ موہن نے آہستہ سے کہا۔

”تم نے سنا ہے؟ ہاں 1944 میں راج گوپال اچاری نے چنگاب اور بھال کے

مسلم اکثریت والے علاقوں پر مشتمل ایک پیشکش کی تھی۔ مگر جناح نے ان کی اسکیم کو یہ کہہ کر مسترد کر دیا کہ یہ بھض پر چھائیں اور صرف خاشاک ہے۔ کو لا لکھرا سخن اور کرم خورده پاکستان ہے۔ کمپینٹ مشن کا منصوبہ مسلم اکثریت والے علاقوں کو وفاقی یونین کے اندر نہم خود محترم علاقائی اکائیوں کی صورت میں اپنے آپ کو اکٹھا ہونے کی اجازت دے کر ہندستان کی بھیجنگی کو باقی رکھنا تھا۔ ایسی وفاقی یونین کو مشن ملک کی تقسیم کو روکنے کا آخری موقع تصور کرتا تھا۔

”ایسا لگتا ہے کہ کوئی امید بر نہیں آتی، والی کیفیت تھی“، جگ موہن نے ذرا خفا ہو کر کہا۔ ”کمپینٹ مشن کا حشر کیا ہوا؟“

”لیبر گورنمنٹ نے کمیشن کو 15 اگست 1945 کو جاپان کے ہتھیار ڈالنے کے بعد بھیجا۔ تین بیغتے تک چلنے والے مذاکرات نے نئے نتائجے کھڑے کر دیے۔ بالآخر 25 جون 1946 کو کامگریں درستگ کمیٹی نے کمپینٹ مشن پلان کو منظوری دے دی۔ نہرو نے ہبھاں مسلم اکثریت والے علاقوں کی گروپ بندی کو مسترد کر دیا۔ لیگ کے کان کھڑے ہوئے۔ لیگ چوکنی ہو گئی اس نے نہرو پر سے طلبی دفاتر کے منصوبے کی روح کی محدودیب اور تردید کرنے کا الزام لگایا۔“

”اور یہی وہ وقت تھا جب جناح نے 16 اگست کو ”یوم راست اقدام“ کا اعلان کیا۔ جگ موہن نے اس عزم کے ساتھ یہ بات کہی گویا وہ ہر بھض کو یہ بتانا چاہتا تھا کہ اس نے چوتھی دہائی کے بارے میں خاصا پڑھ لیا ہے۔“

صحیح ہے، لکھنے میں فورا ہی فسادات پھوٹ پڑے اور مشرقی بنگال، بہار اور پنجاب تک پھیل گئے۔ دیوال نے ستمبر میں اک انٹرم گورنمنٹ تشكیل دی مگر لیگ اس سے الگ رہی، ایک میئنے کے بعد اس نے انٹرم گورنمنٹ میں شرکت کی۔ وزیر دوں کے دو حریف گروپ تھے اور دونوں میں مستقل آن بن تھی۔ ہندوؤں اور مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے تشدد کے پیش نظر ایک لاغل مسئلے کے حل کے لیے الگ الگ راہ لینا واحد طریقہ تھا۔

پر دیپ کچھ اور سوالات پوچھتا چاہتا تھا مگر نہیں پوچھتے۔ اس منزل پر زیادہ بات جگ موہن نے کہ، ”اب آپ ان نکات کی طرف آئیے جو آپ ہتھا چاہتے تھے۔“

”شکر ہے۔ تم جانتے ہو کہ یہ تفصیلات میرے لیے کچھ بہت دلچسپ نہیں ہیں۔ اس کے علاوہ میں نہیں سمجھتا کہ پارٹیوں میں سے کسی کو بھی اپنے اختلافات کو دور کرنے میں حقیقی دلچسپی نہیں۔ ان میں سے کوئی پارٹی بھی اپنے کسی روئیے میں صفاتی یا مفہومی نہیں نہیں۔ کیا تم جانتے ہو کہ 1950 میں پہنچت جی نے ایک معروف ادیب سے کیا کہا تھا؟“

”کیا کہا تھا؟“، میز سے قریب ہوتے ہوئے جگ موہن نے کہا۔

”انہوں نے اعتراف کیا کہ وہ اور ان کے ساتھی تھک چکے ہیں، اور یہ کہ ان کی عمریں بڑھتی جا رہی ہیں۔ انہوں نے اس کا بھی ذکر کیا کہ اب پھر بیل جانا وہ سوچ بھی نہیں سکتے۔ اور اگر وہ اپنی خواہش کے مطابق متعدد ہندستان کے لیے کھڑے ہوں تو ظاہر ہے کہ قید خانہ ان کا منتظر ہے۔ انہوں نے جواب میں آگ لگتے دیکھی اور قتل و غارت گری کے واقعات نے تقسیم کا منسوبہ فرار کا ایک راستہ دکھرا رہا تھا، انہوں نے اس راستے کو اختیار کر لیا۔ انھیں توقع نہیں کہ تقسیم عارضی ہو گی۔ پاکستان کو ہندستان سے ملا پڑے گا۔

عزیز نے اس انحراف کے لیے معافی مانگی۔ اس کو احساس ہوا کہ پاکستان کی کہانی کچھ نہ اسرار اور بیچیدہ ہوتی جا رہی ہے۔ اس کے پاس وقت نہیں تھا اپنے دوستوں کو 1943-44 کے بنگال کے نقطے کے بارے میں بتانے کا جس میں تین لاکھ چھوٹا ہزار اور تین لاکھ اتنی ہزار کے درمیان لوگ مرے تھے۔ 1857 کی بغاوت کے بعد کی سب سے بڑی عوای شورش Quit India Movement کے بارے میں بھی کچھ نہ بتا سکا۔ دوسرے اور متعدد موضوع تھے جن پر بات ہونا تھی مثلاً سجادش چندر بوس کی قیادت میں ہندستان کے شمال مشرقی علاقوں — شروع ہونے والی مسلکے جدوجہد، تھاگا (Tebhaga) تحریک (1946)، بھری کی بغاوت (1946) شمال مغربی ریاست ٹراوکور کے

علاقوں شیر خلائی، ایساپی، ابلاپوڑا میں ہونے والی انقلابی شورش، اور تلگانہ کا شاندار سرکر جو جولائی 1946 سے اکتوبر 1951 تک جاری رہا۔ وہ اس بات کو سمجھانے کے لیے بہت بے چین تھا کہ ان تحریکوں کی قیادت کرنے والے کیونٹ ناکام کوں رہے۔ وہ لال قلعے میں ہونے والے آئی این اے کے مقدمات پر بھی بات کرنا چاہتا تھا جبکہ ملک کے بعض بہترین وکلاء نے جنگ آزادی کے مجاہدین کا دفاع کیا تھا۔ اسے بہرحال پاکستان کی کہانی مکمل کرنا تھی جس میں اس کے دوستوں کو دوسراے تمام قصور سے زیادہ دچپی تھی۔

”میں اس بات کو مانتا ہوں کہ لاہور سے ہونے والے اعلان جنگ کو تمیز لگانے والوں میں علی گڑھ اور بعض دوسری جنگوں کے کچھ متاز داش در تھے۔ بہرحال مطالبہ پاکستان کا تعلق ایک الگ اسلامی ریاست اور ایک الگ اسلامی سماج بنانے سے زیادہ سماجی طبقات کی سیاسی اور اقتصادی تشویشوں سے تھا۔ یہی حقیقت اس بات کی وضاحت کرتی ہے کہ مسلمان زمیندار اور مختلف پیشہ درگروہوں نے اور ان کے ساتھ نریٹریگ اور بینکنگ کیونٹریگ نے مل کر اپنے مقدر کو پاکستان بنانے سے کوں دباۓ کمک لیگ سے کوئی تعلق نہیں تھا۔

”تو انہوں نے اپنی روشن کب بدی؟“، عارف نے پوچھا جو خود اپنے دھن فنچور کے کچھ زمینداروں کو جانتا تھا۔

”مسٹری کے ثنتی بیل پیش کرنے کے بعد“، عزیز نے جواب دیا۔

ہمایوں تھوڑی دیر تک اپنے طبقے کے اختطاط اور جیہانی میں اپنے خاندان کے طرز زندگی میں آنے والی تبدیلوں کے بارے میں سوچتا رہا۔ اسے راجہ آف ایمپر پور یاد آئے۔ جو ریٹائر ہونے کے بعد ایمپر پور ہی میں رہنے لگے تھے۔ ناساعد حالات کا بہادری سے مقابلہ کرتے ہوئے، باوقار اور لیے دیے، شہر میں ان کا محل اسٹبلی کے ممبروں کے ہوش کے لیے لے لیا گیا تھا۔ شہر سے باہر آرائشی پاغوں والے ٹکڑتے، کھنڈر ہوتے ہوئے گھر کو کرائے کے مکانات بنانے کے لیے پلاٹس میں تقسیم کر دیا

کیا تھا اور اب وہ ایک نئی ریپوگری کالونی کا مرکز بن گیا تھا۔ آخری سرکاری موقع آزادی کے چار سال بعد آیا تھا جب صدر جمہوریہ کو تعلقداروں کی طرف سے دیے جانے والے ایک استقبالیے میں راجہ صاحب صدر کو خوش آمدید کہنے اور ان کا استقبال کرنے لوگوں کے سامنے آئے تھے۔ رنگ برگی روشنیاں نہیں تھیں، آتش بازی نہیں تھی، ٹھیکن نہیں تھی۔ زرد جواہر کی چمک دکھ نہیں تھی، زربفت، جائیوار اور کامد انی نہیں تھی۔ محلی جوڑے اور تقریبی وردیاں نہیں تھیں۔ تعلقداروں کی طرف سے دیا جانے والا یہ استقبالیہ ایک متنی اور سمجھیدہ پارٹی تھی، جس کے میزبان وہ لوگ تھے جو جلدی ہی اپنے خصوصی درجے اور اپنی خصوصی حیثیت سے اور ملنے والی خصوصی مراعات سے محروم کیے جانے والے تھے۔

ان کی ایسوی ایشن کے سابق صدر اور شاہی نمائندوں کی گرد آلوں تصویریں اور سنگ مرمر کے ٹکڑتے ٹھیکے سو زمانہ شان و شوکت کے ساتھ میزوں کو دیکھ رہے تھے۔ میزیں جن پر ٹھنڈی چائے، باسیں کیک، ٹھنڈی بوتی ہوئی ہندستانی اشیاء خوردنی تھیں۔ مجھے میں کھدر پوش مہماں، رکھی کپڑوں میں ملبوس افراد سے تعداد میں کہیں زیادہ تھے۔ اپنے عہد کے اس جشن آخریں کی صدارت، راجہ صاحب نے انتہائی حکمت اور انتہائی تہذیب و نفاست کے ساتھ کی۔ دوسری طرف حکام کے سامنے عادنا جھکنے والے، اپنے مہذب اور پرہوقار مہمانوں کے گرد آسمان سے من و سلوٹی اترنے کی امیدیں لیے چکر کاٹ رہے تھے۔ جلسہ گاہ سے باہر پولیس بینڈ انگریزی اور ہندستانی دھنیں بخارہ تھا اور ہر اسماں کبوتر بزرہ زار پر بنی ہوئی غبہ نشیوں کے اطراف میں حیران و پریشان اڑ رہے تھے۔

”یہ سب توبہت نحیک ہے“، پر دیپ نے خیال ظاہر کیا، ”مگر مسلمان زمینداروں کی چرب زبانی اسلام کے نام پر بدستور جاری رہی۔“

کافی دیر کے بعد عزیز نے کہا، ”ان کی لفاظی سے گمراہ مت ہو جانا کیونکہ ان لوگوں کا ایک سیدھا اور صاف مقصد انگریز ان داتاؤں کی صدیوں کی بخششوں سے کمزء کیے گئے نوابی نام جام کا تحفظ کرنا تھا۔ چنانچہ میں ان کے ہم رتبہ لوگوں نے

جو یونینٹ پارٹی کے زبردست حمایتی رہ چکے تھے، پارٹی نے جو طبقات کی بنیاد پر بنائے ہوئے combination کا ایک انوکھا اور کامیاب تجربہ تھی، اپنی راہ بدل لی۔ یہ لوگ اپنے ہندو سکھ سابق ساتھیوں کو چھوڑ کر 1945 کے پہلے نہیں آخر میں لیگ میں شامل ہو گئے اور کامگیری میں لیگ اور کامگیری میں کی سیاست کی باہمی پھوٹ مختصر انوں ہے کہ راج کی آخری دہائی میں لیگ اور کامگیری میں کی سیاست کی باہمی پھوٹ کا سبب دنیادی علاقے سے یکسر خالی مذہبی جوش و خروش نہیں، ہندستانی قوم پرستی کے غالب جذبے سے نکالے جانے کا احساس تھا۔ میں اس بات کا اور اضافہ کر سکتا ہوں کہ ضرورتیں کہ جنہیں سیاسی اطہار ملا وہ ہماری کیونتی کی نہیں بلکہ ایک طبقے کی ضرورتیں تھیں جو بڑے اور چھوٹے زمینداروں اور ان وکیلوں، ڈاکٹروں اور سرکاری طازموں پر مشتمل تھا جو ان زمیندار خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔

”آپ جو کہہ رہے ہیں وہ یہ ہے کہ جب لیگ کا قافلہ چلا“، پر دیپ نے کہا، ”تمام دکھی گروپ، عقیدے کے محافظ بن کر اس میں شامل ہو گئے۔“

”ہاں، میں علی گڑھ میں طالب علم تھا۔ ایک بار اپنے والد کے ساتھ، میرس روڈ پر واقع ایک لق و دلق کوئی میں رہنے والے ایک زمیندار خاندان سے ملنے گیا۔ ابھی ہم نے چائے ختم ہی کی تھی کہ وہاں ایک گمراہ مرد بحث چھڑ گئی۔ بحث ہمارے میزبان حامد چچا اور ان کے سنتھے سلیم کے درمیان تھی۔ سلیم کسی قدر اصرار کے ساتھ کہہ رہے تھے :

”آخری تجربے میں آپ کا جس سے مقابلہ ہے وہ یورڈاری کی اقتدار کی جدوجہد ہے۔ حقیقت یہ کسانوں کی تحریک ہے بھی نہیں مگر جب مل نیمت کی تقسیم کا وقت آتا ہے تو طبقاتی منادات بھی بھلا دیے جاتے ہیں مثلاً چار سیا تقریباً اتنے ہی تعقداروں نے اس بات پر اصرار کیا کہ انگریزوں کو چاہیے کہ وہ دوسرے ایک بڑا رین داروں کے مقابلے میں انھیں زیادہ نمائندگی دیں۔“

"یہ صرف تعداد کا سوال نہیں ہے" ، حامد بخان نے انھوں کر  
بیٹھے اور اپنے پائپ کو انکار میں بلاتے ہوئے احتجاج کیا۔ "ہم  
تعداد قدم حقوق اور مراعات کے مالک ہیں جو ہمیں ایک  
خصوصی چارز کے تحت ملی ہیں اور جن کی ہمیں حفاظت کرنا  
ہے"۔

"ہاں، ہاں، بخفا۔ روایت کا احترام اور اس کی پاسداری تو  
ضروری ہے۔ آدمی لڑتا ہے اپنے لیے، اپنے فائدوں کے  
لیے۔ مگر آپ کسان سے اس کی توقع نہیں رکھ سکتے کہ وہ  
اس لیے آپ سے محبت کرے گا۔"

اس کی وجہ یہ ہے کہ نام نہاد اصلاحات، زمیندار اور کاشکادر  
کے درمیان ان کے ذاتی تعلق کے بندھنوں کو جزا کر دی  
ہیں۔ یقیناً ایک حکومت یا اس کے ہر روز بدلتے ہوئے حکام  
کاشکادر کے ساتھ ذاتی تعلق اور روایتی رشتہ نہیں رکھ  
سکتے؟ ہم اور وقت کس سے رابطے میں ہیں؟ بد وقت ان کا  
تعلق کس سے ہے؟ اپنے زمینداروں سے یا مقامی سیاستی  
لیڈروں سے؟"

حکام کو اتنا اقتدار اور اتنی قوت سوچ دیے جائے کہ خیال  
سے اور بھر ایک ایسے وقت میں جبکہ یہ بھی یقین نہیں کہ  
سیاسی قوت کس طبقے کے باتحصہ میں آئے گی، زمیندار پریشان  
اور بے اطمینان ہونے کے خلاصہ اور کری کیا سکتا ہے؟  
سلیم کسی دلیل کی غیر نظری صوت کو قبول نہیں کر سکتا تھا۔  
اس نے بھر کہتا شروع کیا، "اے جان، آپ نے خاتمه  
زمینداری کے خوف کی جو بات کی وہی معاملے کی اصل ہے۔  
اپنے وجود کے لیے خطرہ محسوس کرتا ہی ایک ایسی پارٹی کی

تکلیل کا سبب ہے جسے موجودہ صورت حال کو ہائم رکھنے میں دچھپی ہے۔ یہ بات اگر یہ کو پسند ہے اور بنیادی طور پر ترقی پسند قوی تحریک کے خلاف ہے۔

”الفاظ؟ نظریے! غیر ذمہ دارانہ باتیں!“ حامد چاچا تقریباً چیخ پڑے، ”میں جاگیر دارانہ نظام کا ایک حصہ ہوں، اور مجھے اس پر غرض ہے، میں اس کے لیے لزوم گا، یہ میرا درود ہے۔ اور تمیں یاد دلا دوں کہ تمہارا بھی۔ لور یہ کہ تم اس کے رجعت پرست، فوائد سے لطف انداز ہوتے ہو۔ تم اس کی تباہی کی بات بڑی آسانی سے کرتے ہو مگر خود تمہاری زندگی اس کے وجود کی مرہون منت ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ بیکی، صرف بیکی ہماری روزی روٹی ہے۔“

”تم نے گفتگو کا ایک ایک لفظ دہرا دیا۔ کمال ہے،“ پر دیپ نے کہا۔  
 ”ہمایوں کی یادداشت زیادہ اچھی ہے۔ میرا خیال ہے کہ لیگ میں رقباؤں اور داخلی تناقضوں کی گھبرائی اور شدت کا ذکر مناسب ہو گا۔ علاقائی گروپ بندیاں، اعلیٰ ذات (شیعہ اور سید وغیرہ) اور پیغمبری ذات (انصاری اور مومن وغیرہ) کے مسلمانوں کے مابین تفرقہ۔ علماء کے درمیان عقائد کے کبھی نہ فتح ہونے والے جھنڑے۔ متعدد جگبیوں پر شیعہ سنتی اختلافات غیر معمولی واقعات نہیں تھے۔ کیا تم جانتے ہو کہ خود ہمارے شہر میں تشدد ہوا تھا؟ ہاں ہاں، 1938-39 میں اس شہر کو شیعوں اور سینیوں کے درمیان شدید فساد کا تجربہ ہوا تھا۔ ہمیں یہ مان لینا چاہیے کہ یہ اختلاف حقیقت ہیں، محض خیالی نہیں۔ ہمیں ان علاقوں کی حللاش و جنجوگ کرنا چاہیے جہاں ذات اور طبقے کی تقسیم نے اہل اسلام کو بانٹ رکھا ہے۔ ایسی سمنی ایک پیچیدہ مظہر کو سمجھنے کے لیے بڑی مفید ہو گی۔“

”اس کے علاوہ،“ ہمایوں نے اضافہ کیا، ”اگر ہم اپنے لیڈروں سے اور زیادہ اچھی طرح واقف ہوں، اور ان کے تاریخ کے مطالعے اور مشترک یادوں اور تجربوں

پر سوال کریں تو شاید ہم فیصلوں کی ان غلطیوں کو نہ دھراں جن کی وجہ سے ملک کو 14-15 اگست 1947 کو جب گھریوال نے نصب شہ کا اعلان کیا تھا، بڑی قیمت پکانی پڑی تھی۔

میری دوسری یا تیسرا بات یہ ہے کہ پاکستان ہر شخص کا خواب نہیں تھا۔ نہ ہی جناح سب کے پیارے تھے۔ سولشت اور مارکسٹ، خدائی خدمتگار، دیوبند کے علماء، مومن، شیعہ پولٹیکل کانفرنس سے وابستہ شیعہ اور قوی اور صوبائی سیاست کے حاشیے پر غیر مطمئن زندگی گزارنے والے متعدد مسلمان گروپ، یہ سب ہی تھے جن کے دلوں میں جناح سے تعلق کی کوئی رمق نہیں تھی۔ حاصل یہی ہوئے دونوں کی اصلی تعداد کے لحاظ سے اور پاکستان سے توقعات کا جو زبردست تاثا باتا تیار کیا گیا تھا اس کے پس مظر میں 1946 کے انتخابات میں کامیابی مسلمانوں نے خاصی معقول کامیابی حاصل کی تھی شاید کچھ مزید کامیابیاں مل جاتیں اگر کامگری میں نے شہری اور دیکھی عام حلقة ہائے انتخابات میں مسلمان امیدوار کھڑے کر دیے ہوتے۔ شاید کامگری میں کارکردگی کچھ تھوڑی اور بہتر بن جاتی اگر وہ اپنے امیدواروں کے انتخاب میں کچھ اور محظاٹ ہوتی۔“

”پھر مسلمان کامگریسوں کے نقطہ نظر کو نظر انداز کیوں کیا گیا؟“

تاریخ میں چیزیں ہانے والوں کے مقابلے میں، فقرے ہانے والے ٹھیکتے ہیں۔ بقول Gore Vidal کسی اچھی بات کو بھلا دینے میں عوای یادداشت سے زیادہ تیز کوئی نہیں ہوتا۔ اسی وجہ سے ہر لوگ بڑی احتیاط سے اپنے کارہاؤں کے ساتھ اپنی یادگاروں کی تعمیر پر اصرار کرتے ہیں کیونکہ جن لوگوں کی انہوں نے خدمت کی ہے وہ ان کا نہ تو زندگی میں احترام کریں گے اور نہ مرنے کے بعد۔ ہیروز کو اپنی شہرت اور اپنے دوام کا انتظام خود کرتا چاہیے۔ یہ کام کوئی دوسرا نہیں کرے گا۔

”معاف کرنا، میری سمجھ میں تو کچھ نہیں آیا،“ پر دیپ نے کہا۔

جنوبی ایشیا کے ایک اگریز سورخ کا مشاہدہ تھا کہ انڈین نیشنلزم کے لیے اپنے آپ کو وقف کر دینے والوں کے مقابلے میں تحریک پاکستان کی حمایت کرنے

واليے کس طرح زیادہ یاد رکھے گئے۔ اقبال کا سنگ سرخ کا مقبرہ ایک زیارت گاہ ہے۔ جناح کا سنگ مرمر کا مزار پاکستان کی شناخت کی علامت ہے اور کراچی جانے والے کے لیے حاضری دینے کی چلی جگ۔ دوسری طرف مولانا آزاد کو ان کا حق نہیں ملا۔ اس سے یہ نتیجہ نکلا جاسکتا ہے کہ ہو سکتا ہے کہ ان کی یاد کو زندہ رکھنے میں اکثر ہندستانی مسلمانوں کی دلچسپی فتح ہو گئی ہو۔ اس سے یہ نتیجہ بھی نکلا جاسکتا ہے کہ ہندستانی سماج بحیثیت جموقی، پہلے ہی کی طرح ان کی کوئی قدر نہیں کرے گی۔ اور شاید وہ ان اصولوں سے واقف بھی نہ ہو جن کے لیے انہوں نے جدوجہد کی تھی۔

”لیکن“، پردیپ نے کہا، ”آزاد کی علمی قابلیت کا تو پاکستان میں بڑا احترام کیا جاتا ہو گا۔“

”حقیقت تو یہ ہے کہ نہیں۔“ عزیز نے جواب دیا، ”اسی لیے اس بات پر حرمت نہیں ہوتی کہ پاکستان کی تاریخ کی کتابوں میں آزاد کا کوئی ذکر نہیں ہوتا سوائے قائدِ اعظم کے اس نقطہ نظر کی بازگشت کے جس کے مطابق وہ کامگریں کے ایک نمائشی مسلمان صدر تھے۔ حرمت تو اس بات پر ہوتی ہے کہ آزاد جیسی عظیم شخصیت کا فرد، خود ہمارے اپنے ملک میں فاتحین یعنی موسمیں پاکستان کے جواز (rationalization) کے سیالب میں غرق کر دیا گیا۔ اتحاد و تجھی کی علامت اور ایک انتہائی بہادر بانکا اور نفس آدمی، اُس تہذیب کا مکمل نمونہ نہرو طاق نیاں کی زینت ہے، اور خود ہمارے نیشنلٹ تذکروں میں معدوم۔“

”واقعی حرمت انگیز صورت حال ہے“، پردیپ نے کسی قدر تاثف کے ساتھ کہا۔

”نہرو کہتے ہیں ”آزاد میر کارووال ہیں“، عزیز نے چائے پیتے ہوئے آہستہ سے کہا، ”جو کہ وہ نہیں تھے۔ اگرچہ وہ سیاسی ہنگاموں سے بے تعلق نہیں تھے مگر کارگزار سیاسی منتظم نہیں تھے۔ وہ ایک تحریک کے قائد سے زیادہ ایک سوانح نویس کی اپنی بحیثیت سے مطہر تھے۔ وہ سیاست کے گروں غبار سے اٹھی ہوتی وادیوں کی گرد چھان کر عوام کو عمل پر اکسانے والے آدمی نہیں تھے۔ اسی لیے انہوں نے گاندھی

بھی کی قیادت کی بیرونی کی، 1930-32 میں سول نامہنگان کی تحریک میں ان کے لفظت کی حیثیت سے کام کیا اور جنگ کے زمانے میں کامگریں کی کشتی کو سیلاپ سے صحیح و سلامت نکال لائے۔ برسوں وہ جیل میں رہے۔ جہاں ان کے بعض ساتھیوں کا خیال تھا کہ وہ حیرت انگیز یادداشت اور معلومات کے ایک بہت گیر خزانے کے ساتھ ایک غیر معمولی دلچسپ ساتھی تھے۔ زیادہ اہم بات یہ ہے کہ مولانا اپنی حیثیت اور اپنی ذات سے، ایک نیشنلٹ پارٹی ہونے کی کامگریں کی آزادیوں اور اس کے والوں کی اہم ترین علامت تھے۔ اسی لیے گاندھی بھی جی کے جناح سے نکراہ میں مرکزی حیثیت ان کے اسی مقام کی تھی اسی لیے جناح کی ضد تھی کہ صرف کوئی مسلم یا کسی ہی مسلمانوں کے مفادات کی نمائندگی کر سکتا ہے۔

عزیز اپنی جیب سے نشو پھر نکال رہا سے مردہ تا رہا۔ اس نے اپنی کرسی پیچھے کھٹکائی اور پھر بولا، ”بادر دلی ستی گرہ کے بیرون، سردار پنیل اکثریت واد کی بلندیوں سے بولے بھی اور عمل بھی کیا۔ آزاد ہندو اور مسلمان فرقہ پرستوں کی فائزگر اور جوابی فائزگر میں پھنس گئے، ان کے پاس تفویق و برتری کی الیکٹوں کوئی جگہ نہیں تھی، انھیں تو اپنا کردار تاہمuar زمین پر اور ناسازگار موسم میں اواکرنا تھا۔ با اوقات خود ان کی پارٹی کے ساتھیوں نے ان کی پہلی قدمیوں (initiatives) کی راویں روزے انکائے اور ان کی حیثیت کامگریں کے برائے نام صدر کی کردی۔ مثال کے طور پر، کرپیں اور کیپٹن مشن سے اہم مذاکرات کے دوران۔ دوسری طرف لیکی انھیں مرتد اور غدار کہہ رہے تھے۔ لیکن یہ بزرگ مدبر اور سیاست داں، کامگریں کی میشنلوں میں خاموش اور جذبات سے عاری بیٹھت رہا، اور آخر دم تک تھدہ ہندستانی قوم سے اپنی وفاداری کا عہد استوار رکھا اور قاتا فوتا جناح کے دو قوی نظریے کی تردید کرتا رہا۔

”دیکھو“، آواز ذرا اوپنجی ہو گئی۔ ”بنیادی طور پر ایک مفلکر اور وحدت دین کے اہم وکیل کی حیثیت سے آزاد نے مذہب، ریاست اور سول سوسائٹی جیسے موضوعات پر بہت غور و خوض کیا۔ سوچ بچار کرنے والے اور مفلکر پسند آزاد کے پاس

آب دار تکوار کا سادما غ تھا جو خیالات و نظریات کی دھنڈ کو چشم زدن میں چھاثت کتا تھا (نہرو)۔ کوتاہ عقل و دانش والے ان کے عہد کے لوگوں نے ہندستانی زندگی کے متمول تنوع میں تازعے دیکھے، کمکشیں پائیں۔ وہ بہر حال ایک عظیم آدمی تھے۔ انہوں نے اس ساری بولکمونی کے بیچے بنیادی وحدت ہی کو نہیں دیکھا بلکہ یہ بھی سمجھا کہ بحیثیت مجموعی ہندستان کے لیے ساری توقعات اسی سے ہیں۔ وہ سرگرم سفر تھے، ان کی نہایت ہندستان کے مستقبل پر گئی ہوئی تھیں جس کی تکمیل موجودہ ہمہ فرقہ تانے بانے کی بنیاد پر ہوتی تھی۔ ان کا تامکمل ترجیحان القرآن میں عقائد اور مقاہمت کا بلاشبہ عین ترین بیان ہے۔ 1940 میں دیا ہوا ان کا سیاسی بیان سیکولر قوم پرستی کے نظریے کا بڑا توانا خلاصہ ہے۔

جگ موہن کسی قدر بے صبری سے دیکھ رہا تھا اور عزیز کی گفتگو جاری تھی۔ ایک ایسے علاقے کے لیے جو تقسیم کے عذاب سے گزرنا تھا۔ آزاد کی زندگی دکھاتی ہے کہ جدو جہد آزادی کے دوران ایسے لوگ تھے جنہوں نے بلند ترین سیکور مقاصد کے لیے کام کیا۔ اس علاقے کے لیے جہاں مذہبی ہادرداری نے ذیرے ڈال رکھے تھے، آزاد کی زندگی یہ بتاتی ہے کہ ایک بہترین مذہبی اور اکٹھنی اور عوای زندگی میں کس طرح ایک فراغ دلانے اور انسانی نقطہ نظر کی بنیاد ڈالتا ہے۔ میں کچھ اسباب ہیں جن کے پیش نظر ان کی زندگی کا حق ہے، خالص علمی دانزے سے نکل کر اس کی واقفیت اور اس کا مطالعہ۔“

”یہ خاصا اور اکی جائزہ ہے“، پردیپ نے اظہار خیال کیا، ”مگر آپ نے ابھی تک یہ نہیں بتایا کہ آزاد جیسا آدمی ہم سے دیدہ و دانت نظر انداز کیوں ہوا۔ اس کی وجہ کمکنی یہ تو نہیں ہے کہ ہمارے پاس ابھی تک اس شخص کی تاریخی اعتبار سے حساس اور مکبرائی سے تحقیق کی ہوئی سوانح نہیں ہے؟“

اسی کے ساتھ، اسلام اور قوم پرستی، نام نہاد کمز مسلم زاویہ نگاہ کے بارے میں بعض غلط اور بے بنیاد مفروضات ہیں۔

”بات کیا ہے؟“ پرنسپ نے خود اپنے شبہات کو دور کرنے کی کوشش کرتے ہوئے پوچھا۔

”ہمیں جنوبی ایشیائی مسلمانوں سے متعلق ایک کتابی سنانے کی ضرورت ہے، خود ان کے لیے اور ہر اس شخص کے لیے جو اسے سن سکتا ہو۔“

”اور آپ جو کچھ کہہ رہے ہیں،“ پرنسپ نجع میں بول پڑا، ”وہ یہ ہے کہ تاریخ یورپی شرقيت (Orientalism) اور ہندستانی سیاست کے ترکے سے پہلے ہی ہامہ (marginalised) ہو چکی ہے۔“

”بالکل! ہم میں سے اکثر کو مسلمانوں کو ذہن میں رکھنے کی ضرورت ہے۔ اور اس بے توجی کو ختم کرنے کی جسے سورخ ”بہت کم“ (Too little) کہتے ہیں اور ہم میں سے اکثر کو ضرورت ہے ایک ایسی تاریخ کی تدوین کی جو اسلام کو روایتی سوق سے قبل ”بہت زیادہ“ کہتی ہے۔ مزید یہ کہ اختلافات پیدا کرنے کی بجائے ہمیں ضرورت ہے مشترکہ سماجی اور سیاسی ڈھانچوں کی حصاربندی کی، اور موقع اور مشکلات، تحریصات اور تمام دوسرا لوگوں سے ممائیل ذوق اور عادتوں کی چیزیں دنیا میں مسلمانوں کو رکھنے کی۔“

یہ سب تو بالکل نحیک ہے عزیز بھائی، جگ موہن نے کہا، ”مگر آپ نے کامگری مسلمانوں کا قصہ تو ختم نہیں کیا۔“

”جاائزہ جیسا کچھ جائزہ بھی نہیں،“ عزیز نے میز پر اپنی ٹھوڑی نکاتے ہوئے کہا۔

”پھر بھی،“ جگ موہن جواب لینے پر مصر۔

”نحیک ہے،“ عزیز نے کہا، ”ذہنی اور سیاسی راجح العقید گیوں نے کامگری مسلمانوں کو کمزور اور بے اثر بنا کر پیش کیا۔ اسی لیے امپریل، سیکولر اور کیوں تاریخوں میں ان کے نقطہ نظر پر توجہ نہیں دی گئی۔ ہم مسلمانوں اور اسلام کو نہ اکٹھنے والوں اور کفر ہندو فرقہ پرستوں کے جشن مناتے ہیں، ان کے ٹھنڈے ہاتھے ہیں مگر

بدرالدین طیب جی کی نسل سے لے کر رفیع صاحب کی نسل تک کے سیکور اور روشن خیال مسلمانوں کو راندہ درگاہ کر کے انھیں سورخ کے فٹ نوٹ میں ڈل دیتے ہیں۔ میں برسوں سے یہ بات کہہ رہا ہوں کہ نیشنلزم، کیوں نلزم اور پارٹیزم کی تاریخیں دوبارہ لکھنے کے لیے حاجی پر درج ان مسلم صداؤں پر کان دھرے جانے چاہئیں۔

”علی گڑھ کے شعبہ تاریخ کو راہ دکھانا چاہیے۔ اس کے علاوہ جامعہ جو نیشنلزم فکر کا گہوارہ رہی ہے اس کے بارے میں کیا خیال ہے؟“ جگ موہن نے کہا۔

”اس بات کو یہیں چھوڑ دیا جائے۔ عزیز بھائی کو کیوں مشکل میں ڈالیں۔

”بات یہ ہے کہ تقسیم کے نتیجے میں کی جانے والی نقشے کی کانت چھانت اور سیاسی حصے بخود کو بھیں رد کرنا چاہیے۔ تویی سرحدیں سیاسی تغیریں تھیں، علاقائی قوت و اقتدار کے تخلیٰ مظہر۔ اگرچہ وہ نظر فریبانہ طور پر واضح تھکل میں ظاہر ہوئیں، لیکن وہ کم از کم ابتدا میں سیاستدانوں، وکیلوں اور دانش وردوں کی محض ذہنی ہٹپیشیں تھیں۔ ان کے عملی عواقب، مختلف علاقوں میں اور مختلف طبقات کے لیے مختلف ہوئے۔ پہلے اقدام کے طور پر حکومت مرائز (state-centred) علمی تاریخ نویسی سے انھیں الگ کیا جانا چاہیے۔“

”آپ کا مطلب کیا ہے؟“ جگ موہن نے پوچھا۔

”عزیز نے بہ آواز بلند کہا، ”کوئی مفارقاۃ نہیں ہے۔“ نیک ہے۔ یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ اگرچہ نرینیں لوگوں کو ان کی نام نہاد پر امن اور حفاظت جنتوں کی طرف لے جا رہی تھیں، مگر ان نرینیوں میں بینتے ہوئے اکثر لوگ اس سلسلے میں واضح نہیں تھے کہ لاہور ہندستان کا حصہ ہو گا یا پاکستان کا۔ یاد ملی گاندھی کے ہندستان میں رہے گی یا جناح کے کرم خورده پاکستان میں۔“

”مجھے بڑی خوشی ہے کہ آپ یہ کہتے ہیں،“ ہمایوں نے دلیل کی مضبوطی کو تسلیم کرتے ہوئے کہا، ”شہزاد نے مجھے بتایا کہ ایک اردو ادیب نے اپنی ایک کہانی میں، تغیر ملک و قوم کے ابہام کے ایک استخارے کی حیثیت سے سرحدوں کے کردار

کی بولجیوں اور ان کے قولی محال ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ کہانی یوں ہے :

"1947 کے پچھے جو تھیوں نے ستاروں کی گردش کو پچھے اس سائنسی انداز سے چھلایا کہ پاکستان اور بندہستان کی مرحد ایک نہیں بلکہ دو ہو کر رہ گئیں۔ دراصل یہ "دو" لفظ گزشتہ کئی سالوں سے جو تھیوں کے دامنوں میں پچھے ایسی اوت پنگ سی کھلیل چا رہا ہے کہ ن تو ستاروں کی گردش متوازن رہتی ہے ن زاپچے نمیک اترتے ہیں، "دو" کی یوں کھلاہت اور "ایک" سے دشمنی کی رہ میں انھیں اتنا بھی احساس نہیں رہتا کہ دو کے ذریعے جس نی اکائی کی تخلیق کر رہے ہیں و بذات خود دو کی منی ٹھکل ہے۔"

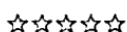
(مکر تو نسوی، او اہم کی نہر، مکتبہ شاہزادہ، دہلی، صفحہ 58-59)

☆☆☆☆☆

"واجہے کی مرحد پر سب سے زیادہ دلچسپ حقیقت دھرم اور مذہب کی دکانیں تھیں۔ ایک داڑھی والے مولوی صاحب اپنے سامنے کتابوں کا ایک ذیور رکھے ہیجھتے تھے جس میں دین، شاستر، گرنتخ، میتتا، اپنہد اور آئندی ہی دوسری علکرت اور بندی کی کتابیں شامل تھیں۔ اس مولوی صاحب کے بالکل پہلو میں ایک سکھ سردار نے بھی کتابوں کی ایک دکان جا رکھی تھی جس میں قرآن مجید، فقہ، حدیث، تفسیر اور عربی کی دوسری کتابیں تھیں۔ یہ کتابیں خرید کر نہیں لوٹ کر لائی گئی تھیں، اکر لوٹ کر نہ لائی گئی ہوتیں تو سکھ سردار اور مولوی دونوں آہس میں لڑپڑتے مگر وہ لڑنے کی بجائے کتابیں بچ رہے تھے۔ مسلمان مولوی بندہ عکھوں کے دھرم

کو اور سردار مسلمانوں کے دھرم کو چ رہا تھا اور دونوں دل  
ہی دل میں سوچ رہے تھے کہ اگر یہ سادی کتابیں بک گئیں  
تو وہ چند سیئینے آدم سے روشنی کھا سکتی گے۔ دھرم چ کر  
اگر بھروسہت روشنی مل جاتی ہے تو اس سے بہتر جنس اور کیا  
ہو سکتی ہے۔

(مُکر تونسوی ساتواں شاہزاد، وابہد کی نہر، صفحہ 62-63)



”میں نے پچکے سے اس فوجی پہرے دار سے پوچھا، کیوں  
سنتری ہی، وہ جو وابہد کی نہر کے کنارے پر درمیان میں ایک  
نیم کا درخت اگا ہوا تھا، اس کا کیا ہوا؟ کیا اسے کاٹ کر  
چھینک دیا گیا؟“

سنتری نے تیغیں ہان کر میری طرف گھورا اور کہا، ”تم کون  
ہوتے ہو جی، حکومتوں کے کام میں داخل دینے والے؟“

اور میں نے ول ہی ول میں کہا، ارسے بابا میں بھی تو اس  
ورخت ہی کی ایک شاخ ہوں۔“

(مُکر تونسوی، ساتواں شاہزاد، وابہد کی نہر، صفحہ 66)

”میں تھیس ہتاں ہمایوں“، عزیز نے کہا، ”کہ اردو ادب کا ”شری ہجھے“،  
سعادت حسن منو نے حکومت مرکز قومی ہائیکوں اور سرحدوں کی تیغیں پر سوال کیا  
تھا۔ اس کے کردار، نفرت کی سیاست کی شکار نسلوں کے گونوں کے عالم اور ان کی  
پریشانیوں کا انکشاف کرتے ہیں۔ وہ ہمیں کس بات کی یاد دلاتے ہیں؟ اکثر لوگ یہ  
نہیں جانتے تھے کہ ان کی قسمتوں کا فیصلہ ماڈنٹ بینن کی تین دن کی ڈبلیو می کرے  
گی، انھیں یہ نہیں معلوم تھا کہ موسم گمرا کی ایک تجتی ہوئی دوپہر میں Cyrillic

Radcliffe نام کا ایک شخص سر زمین ہند پر نازل ہو گا اور مخفی سات ہنتوں میں  
سرحدوں کا فیصلہ کر دے گا۔

"یقیناً، پردیپ نے اٹھار خیال کیا، "متعدد تحقیقی ادیبوں نے اپریل  
پالیسیوں کے بے درد عواقب کی تصویر کشی کی ہے۔ پنجابی اور بگانی زبانوں میں بھی  
تفصیم سے متعلق بہت اچھی کہانیاں ہونی چاہئیں۔"

"ہاں، ہاں۔ یقیناً، ہایلوں نے جواب دیا۔ زمین کی تراش خراش آسان نہیں  
ہوتی۔ ہندستان کو ایک ماہر اور حساس سرجن کی ضرورت تھی۔ مگر، گھر بلو سائل میں  
ذوبہ ہوئے بر طانیہ نے جلدی جلدی اور انتہائی لاپرواہ سے اس کی کاث پیٹ کر دی۔  
وہ شعوری طور پر شرپسند نہیں تھے۔ ظالمانہ حد تک لاپرواہ تھے۔ دس لاکھ ہندستانی  
جان بحق ہوئے۔ زمین نے اپنی نئی پھوہڑ سرحدوں، خون میں ڈبو دیں۔ شہروں شہروں،  
کھیتوں کھیتوں، سرحدوں کا تعین ہو گیا۔ ٹرینیں رات کے اندر ہرے میں پناہ گزینوں کو  
لاتی اور لے جاتی ہیں۔ ہندو ایک طرف جاتے ہوئے اور مسلمان دوسری طرف روان  
دوائیں۔ تباہی کے در پے اپنوں سے بچنے کے لیے یہ لوگ عجیب عجیب اوقات میں  
روانہ ہوتے۔ مگر اس کے باوجود نرینیں روکی جاتیں، چھاپے پڑتے، مال و اسباب لتا  
اور جان بچا کر بھاگتے ہوئے مسافر ذرع کر دیے جاتے۔"

"بڑی موثر عبادت ہے،" پردیپ نے رائے ظاہر کی۔ "مگر عزیز بھائی، منتو  
اور اس کی کہانی "نوبہ یک نگہ" کے بارے میں آپ کی رائے کیا ہے، بتائیے۔

عزیز تھکا ہوا لگ رہا تھا۔

ایک نکتہ جس کے گرد گھونٹنے کا مورخین کا بھی چاہتا ہے۔ .....  
بہر حال کہانی کا ایک اقتباس ہے سنو۔ اس نے دھیرے دھیرے بڑی جذباتی آواز میں  
کہانی پڑھنا شروع کی۔

"ہزارے کے دو تین سال بعد پاکستان اور ہندستان کی  
حکومتوں کو خیال آیا کہ اخلاقی قیدیوں کی طرح پاگلوں کا بھی

تادلے ہوتا چاہیے، یعنی جو مسلمان پاگل بندستان کے پاگل خانوں میں ہیں، انھیں پاکستان پہنچا دیا جائے اور تو ہندو اور سماں پاکستان کے پاگل خانوں میں ہیں انھیں بندستان کے حوالے کر دیا جائے۔

”..... تادلے کی تیاریاں تکمیل ہو چکی تھیں، اور ہر سے اور ہر اور اور ہر سے اور ہر آنے والے پاگلوں کی فہرستیں پہنچنی تھیں اور تادلے کا دن بھی مقرر ہو گیا۔ سخت سر دیاں تھیں۔ جب لاہور کے پاگل خانوں سے ہندو اور سماں پاگلوں سے بھری ہوئی لاڑیاں پولس کے محافظ دستے کے ساتھ روانہ ہوئیں، متعاقہ افسر بھی براہ تھے۔ وابد کے بارڈر پر طرفین کے پرہنڈنٹ ایک دوسرے سے مٹے اور ابتدائی کارروائی فتح ہونے کے بعد تادل شروع ہو گیا جو رات بھر جاری رہا۔“

”..... جب بیشن عکھ کی باری آئی اور وابد کے اس پر متعاقہ افسر اس کا ہام رجسٹر میں درج کرنے لگا تو اس نے پوچھا، نوبہ نیک عکھ کہاں ہے؟ پاکستان میں یا بندستان میں؟“ متعاقہ افسر ہوا، ”پاکستان میں۔“

”یہ سن کر بیشن عکھ اچھل کر ایک طرف ہنا اور دوز کر اپنے باقی ہاندہ ساتھیوں کے پاس پہنچ گیا۔ پاکستانی سپاہیوں نے اسے پکڑ لیا اور دوسری طرف لے جانے لگے۔ مگر اس نے پلٹے سے انکار کر دیا، ”نوبہ نیک عکھ بیاں ہے — اور زور زور سے چلانے لگا۔“

”اسے بہت سمجھایا گیا کہ دیکھو اب نوبہ نیک عکھ بندستان میں چلا گیا ہے۔ اگر نہیں گیا تو اسے فردا بیان مجع دیا جائے۔

گا، مگر وہ نہ مان۔ جب اس کو زبردستی دوسری طرف لے جانے کی کوشش کی گئی تو وہ درمیان میں ایک جگہ اس انداز میں اپنی سوتی ہوئی نامگوں پر کھڑا ہو گیا جیسے اب اُسے کوئی طاقت دہاں سے نہیں بلائے گی۔

آدمی چوں کے بے ضرر تھا اس لیے اس سے مزید زبردستی نہ کی گئی، اس کو دیں کھڑا رہنے دیا گیا اور تابدے کا کام ہوتا رہا۔ سورج نکلنے سے پہلے ساکت و سامت بہن عجم کے حلق سے ایک لٹک بیکاف چیز نکلی۔ اور اور اور سے کئی افسر دوڑے ہوئے آئے اور دیکھا کہ وہ آدمی جو پندرہ برس تک دون رات اپنی نامگوں پر کھڑا رہا، اوندوں ہے منہ لینا تھا۔ اور خاردار ہاروں کے پیچھے بندستان تھا۔ اور ہر دیسے ہی ہاروں کے پیچھے پاکستان۔ درمیان میں زمین کے اس نکوٹے پر جس کا کوئی ہام نہیں تھا، نوبت نیک عجم پڑا تھا۔

(سعادت حسن منو، نویں نیک عجم)

پردیپ مبہوت تھا۔ ”ہٹکریہ عزیز بھائی، زبردست کہانی ہے۔“

میرے پیارے، یہی بس نہیں ہے۔ متعدد تخلقی ادیبوں نے خون آلوہ آزادی کے قصے سنائے ہیں۔ یہ کہانیاں تاریکین و ملن کے مصاحب، زخمیوں کی دل خراش آہوں نئے ہوئے خاندانوں کے مصاحب اور ان لوگوں کے روح فرسا تجربات کو بیان کیا ہے جن کو نرین کا سفر، ان کے خوابوں کی تعبیر کی طرف لے تو ضرور گیا مگر ان میں سے کوئی مرد، کوئی عورت، کوئی پچھے منزل مقصود تک پہنچنے کے لیے زندہ نہ رہ سکا۔ کچھ آدمیوں نے ہوش ربا سکوت سے ان عورتوں کی ان کی کہانیاں ڈھونڈ نکالیں جو مر گئیں مگر ان کے نام تک ان کے بدجنت لیڈروں کے لہوں پر نہ آئے۔ کچھ ہیں جنہیں نرین کی تاریک راتیں اور موت اور تباہی کے وہ مناظر جو پار نیشن کے ساتھ سائنسے آئے تھے اچھی طرح یاد ہیں اور جیسے مناظر وارد شاہ نے انہار ہویں

صدی کے آخر میں بخا ب میں دیکھتے تھے، ہر چار طرف۔ ایک ادیب لکھتا ہے، ”بڑے بڑے شہروں میں وہ ہلگی تھی کہ بچپنیا اور صیر فاطمہ اس میں پہنچنے تو یوں جل گئے جیسے دیکھتے شعلوں میں خس و خاشک۔ پلک جھکنے میں وہ راکھ ہو چکے تھے..... اب انارکلی (مغل شہزادے سلیم کی محظوظ جو بادشاہ کے حکم سے بڑی بے دردی سے ماری گئی تھی کے نام پر لاہور کا ایک بازار) کا نام صیر فاطمہ یا رجنی کور یا علیہ بیزرجی ہو گیا تھا۔ انارکلی کی لاش کھیتوں میں تھی، سڑکوں پر تھی، مسجدوں اور مندروں میں تھی اور اس کے نیچے جسم پر ناخنوں اور دانتوں کے نشان تھے۔ مردوں نے بچپنی قیفیوں، بچی ہوتی شلواروں، بچتی ہوتی سازیوں کے خون آلوں چیخھرے بڑی احتیاط سے جمع کیے اور یادگار کے طور پر صندوقوں میں رکھ لیے۔“

اپنا باتھ ہوا میں لبراتے ہوئے پردہ پنے کہا، ”آپ جو کہہ رہے ہیں اس کا مطلب یہ ہوا کہ ادبی تحریریں، ایک تاقابل بیان، غیر واضح اور دھنڈلی تاریخ کی فتح و پیغام شاہد ہوتی ہیں۔ آپ یہ بھی کہہ رہے ہیں کہ معموموں کے کرب اور ان کے مقابل کو پیش کر کے ادب، میں کیونی تعلقات پر ایک تبادل مکالے کے لیے ایک خاکہ فراہم کرتا ہے۔“

”بالکل“، عزیز اپنی کرسی میں لیٹ سا گیا، ”ابھی تک، عام مردوں اور عورتوں کے تجربات سرسری اقوال میں اور ان جانے متنوں کے ابصار میں دفن ہیں۔“

عزیز، دوستوں کے درمیان بات سمجھنے اور سمجھانے کا جو سلسلہ بن گیا تھا اس پر خوش تھا، ”پردیپ تم اسے نیک سمجھے ہو، لیکن پھر بھی منو کے ادبی نیل بوٹوں میں سے تین چھوٹی چھوٹی کہانیوں کو سنا کر مجھے اپنی بات کی مزید وضاحت کرنے کی اجازت دو۔ مجھوئے کا نام ہے ’سیاہ حاشیے‘“

### صدقہ اس کے

بھرا ختم ہوا، تماشائی رخصت ہو گئے تو استاد بھی نے کہا ”ب  
کھو لنا پا کر بیباں آئے تھے، لیکن اللہ میاں نے چند دنوں ہی  
میں وارے نیادے کر دیے۔“

”ویکھو یاد تم نے بلیک مارکیٹ کے دام بھی لیے اور ایسا روپی  
ہردوں بھی دیا کہ ایک دکان بھی نہ بلی۔“

### خبردار

”بلوائی مالک مکان کو بڑی مشکلوں سے محیث کر باہر لے  
آئے۔ کپڑے جہاز کو وہ انہ کھڑا ہوا اور بلوائیوں سے کہنے  
لگا، تم مجھے مار ڈالو لیکن خبردار جو میرے روپے پیسے کو باتح  
ٹھیکایا۔“

”یہاں سے اب ہم کدھر جائیں گے؟“، پر دیپ نے سمجھی سے سوال کیا،  
”میا لوگوں کو ذات اور کیونتی کی بنیاد پر اپنے آپ کو منظم کرنا چاہیے اور اپنے حق  
بجانب مطالبات کے لیے اجتماعی طور پر لڑنا چاہیے؟ یا پھر وہ عنایات سے محروم اور  
عنایات سے بہرہ در کی بنیاد پر جدوجہد کریں۔ ذاتی طور پر میں دوسرے لائجِ عمل کو  
صحیح سمجھتا ہوں۔ کیونکہ یہ ذات اور کیونتی سے وفادار یوں کی گرفت کو ڈھیلا کرتا ہے  
اور ہماری پالیسی کے اجتماعی کروار کو مضبوط بناتا ہے۔“

”ایسا لگتا ہے کہ ابھی ہمیں بہت دور جاتا ہے، جگ موہن نے اضافہ کیا۔  
صحیح ہے، فسادات کے قصے ختم ہو چکے ہیں، زندگی کی داستانیں شروع ہو گئی  
ہیں اور زندگی کی داستان تو کبھی ختم بھی نہیں ہوتی۔“

پر دیپ نے عزیز بھائی کے تجویے میں یاد ماضی کا پرتو دیکھا۔ زیاد اور مایوسی  
کے احساس کا پرتو۔

”عزیز بھائی، پاکستان ایک حقیقت ہے۔ تاریخ کی ایک ناقابل تفہیخ حقیقت۔  
بھر بات کیوں اتنے مایوس کن اور المذاک ڈھنک سے ختم ہو؟ یقیناً پاکستان میں آپ  
کے اس درد میں اور ماضی کی اس یاد میں کوئی شریک نہیں ہے۔“

”نمیک ہے“، عزیز نے جواب دیا۔ ”لاہور اور اسلام آباد میں تقسیم کا مطلب وہ نہیں ہے جو دہلی، لکھنؤ اور لکنٹے میں ہم جیسے چند لوگوں کے لیے ہے، سمجھ میں آنے والے اسباب ہیں جن کی وجہ سے اس پر ایک عظیم الیے کی طرح ماتم نہیں ہوتا لیکن اسلامی نیشنلزم کی ایک حرمت انگیز فتح بھج کر جشن منایا جاتا ہے۔ بہر حال، مغربی چنگاں کے زرخیز اضلاع میں رہنے والے لوگ یا سنگاخ سرحدی علاقوں کے باشندے ہندستان کے نحیف و ناتواں اتحاد کا سوگ آخر کیوں منائیں؟ یا ایک مشترک تہذیبی اور ذہنی دراثت کے زوال پر اظہار افسوس کیوں کریں؟“

”ہاں“، پروپر نے کچھ توافق کے بعد عزیز کے مہاجرلوں سے متعلق پہلے دیے ہوئے بیان سے سلسلہ جوڑا۔ ”مہاجر جو ہندستان میں اپنی دوستیوں اور رشتتوں کو، گزشتہ پادو، پرستوں کی یادگاروں کو یاد کرتے ہیں، لکھنؤ اور دہلی سے اپنے ذہنی اور شفافی رابطوں کو ڈھونڈھتے ہیں اور منو، احمد علی اور جوش طیح آبادی کی تحریروں میں ایک عہد گزشتہ کی یادوں کو تازہ کرتے ہیں۔ Nostalgia ”یادماضی“ عزیز نے ہزرگوں جیسی نجیدگی سے جواب دیا۔ یاد ایک ایسے وطن کی جو پہلے ہی سے تصوراتی بن چکا ہے، یا لکھنؤ کے بڑے امام بارے سے تعلق کی یا ابیمیر کے خواجہ سعین الدین چشتی سے عقیدت کی۔ یہ سب یادیں یہ سب رشتے وقت کے ساتھ مضم پڑتے جائیں گے۔ لال قلعے کے سامنے علقت و شکوہ کے ساتھ کھڑی ہوئی جامع مسجد، ہندستان کے سیکولر خواب کی علامت، اقبال کی مترجم نظم کے موضوع مسجد قربطہ کی طرح دور ہوتی جائے گی دھنڈی ہوتی جائے گی۔ لکھنؤ میں امین آباد، پرانی دہلی میں لمبی ماران ان لوگوں کے تصور سے بھی دور ہو جائیں گے جو ایک مختلف سماجی ماحول اور شفافی فنا سے باؤس ہو چکے ہوں گے۔ میر، کہہ یہ رہا ہوں کہ ہم بہر حال آج بھی ایسے دائیق کی تاریخ کو ازسرنو لکھنے کے مشترک حوالے ڈھونڈھ سکتے ہیں جنہوں نے بر صغر میں ریاست اور سماج کے بہت سے پبلوؤں پر اپنا سایہ ڈالا ہے۔ میں یہ بھی کہہ رہا ہوں کہ لوگوں کے لیے حکومت سے زیادہ یہ سوچنا اب بھی ممکن ہے کہ کیسے اور کیوں ایک نسل، مذہبی تعصّب، عدم برداشت اور فرقہ بندی کی گولہ باری اور جوہلی کو رہ

باری میں پھنس گئی۔

”کیوں پہل کیوں نہیں کر دیتے؟“، پردیپ نے تجویز پیش کی۔

”مجھے کرنی چاہیے، مجھے کرنی چاہیے“، عزیز نے اپنی تعلیمیں کتابوں پر رکھ دیں۔ ”مگر آغاز کار میں پہل کرنے کے لیے ہمیں ہندستانی مانج کے syncretic مشترک رخوں اور ستوں سے متعلق پرانے نظریات پر ازسر و نظر ڈالنا ہوگی اور ان مشترک اقدار و روایات کو سمجھا کرتا ہو گا جنہوں نے صدیوں تک مختلف کیوں نیز کو ہم آہنگی کے ساتھ زندگی گزارنے کے لائق بنایا۔ ان نیشنلٹ مور نیشن کی باتوں میں بہر نہ چانا جو کلونیل عبد سے قبل ہندوؤں اور مسلمانوں کے باہمی تعلقات کی بڑی خوبصورت تصویریں پیش کرتے ہیں۔ ساتھ ہی براہ کرم یہ بھی نہ بھولنا کہ مذہبی کیوں نیز نے خود اپنی روزمرہ کی زندگیوں میں مذہبی رواداری اور pluralism کو کتنی اہمیت دی۔“

پردیپ کو اس بات کا یقین کامل نہیں تھا کہ اتنی محنت و مشقت سے کچھ حاصل بھی ہو گا۔ اس نے اپنے ملکوں ظاہر کیے۔ یہ سب ہمیں پہنچائے گا کہاں؟ مجھے شہر ہے کہ کچھ بہت حاصل ہونے والا نہیں ہے۔

”اگر کچھ بھی ہاتھ نہ آئے“، عزیز نے کسی قدر صحیح لکھتے ہوئے کہا، ”تب بھی ان فرضی نظریات کو تو تکف کر ہی سکتے ہیں جنہوں نے برطانوی کلونیل ازم کو احترام نہیں۔ بہرحال، یہ جس لائق بھی ہو، ہم کم از کم اسلامست اور ہندوتووا کے مُسخ شدہ عالی نظر نظر کے لیے صحت مند پیانے تو فراہم کر ہی سکتے ہیں۔ میں جو کہہ رہا ہوں وہ یہ ہے کہ اسلامست اور ہندو قوم پرستوں نے عام آدمی کے ذہن میں بڑی اچھیں پیدا کر دی ہیں۔ میں اس بات کا بھی اعادہ کر رہا ہوں کہ انہوں نے ملک اور رسول سوسائٹی کو بھی بے حساب نقصان پہنچایا ہے۔ میری باتوں سے نکلنے والے ناتائج مختلف ہوں گے مگر بھر بھی ہمیں ہندستان اور پاکستان کی آبادی کے بڑے حصوں کے درمیان مغادرات کی یکساں پر زور دینے کی ضرورت ہے۔ کیوں؟ محض اس لیے کہ فرقہ پرستی نے ہمارے مانج میں اپنی جزاں بڑی گہری پوسٹ کر لی ہیں۔ پڑوسی پاکستان

میں بھی صورت حال کچھ بہتر نہیں ہے جہاں دھڑے بند (sectarian) علاقائی اور سانیٰ جھگزوں نے، مسلم اخوت و میجھتی کے خیالی نظریات سے بندھے ہوئے منصوبوں کی پول کھول دی ہے۔

”ہم بے بس ہیں“، جگ موہن نے مایوسی سے اپنے ہاتھ ہوا میں لبرائے، ”بد قسمتی یہ ہے کہ ہم آپ کے درلذہ دیوب کو فروغ دینے کی حیثیت میں نہیں ہیں۔“ عزیز نے جگ موہن پر ایک محاط نظر ڈالی۔ ”ہو سکتا ہے کہ میری آواز صدا بہ صحراء ہو۔“

”مہربانی کر کے ایسی بات نہ کہیے“، جگ موہن نے بڑے جذباتی انداز میں کہا۔

”ٹھیک ہے“، عزیز نے بوجمل آواز میں کہا، ”ہماری جمہوریت میں ایک امید کی کرن ہے۔ اگر تم جمہوری عمل کو شفرونخ کے کھیل کی طرح دیکھو تو وہہ سے پہلے ایک کے بعد ایک بے شمار چالیں ہیں۔ اگر تم تین چالوں میں مات نہیں دیتے ہو تو اس کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ بازی رزق ہو گئی۔“

”میں ایک آخری درخواست کروں گا“، پردیپ نے کہا، ”آپ نے بہت باتیں کی ہیں، بہت سے پہلوؤں پر روشنی ڈالی ہے مگر میں چاہوں گا کہ آپ گاندھی اور جناح کے ایک مختصر موازنے پر اپنی بات ختم کریں۔“

”یہ ناممکن ہے“، عزیز نے پر زور طریقے پر کہا، ”تمام دوسری چیزیں ایک طرف، ایسا کرنے کے لیے میرے پاس ذہنی وسائل نہیں ہیں۔“

اس کے دوست بہر حال اسے چھوڑ نہیں سکتے تھے۔ بڑی خوشامد کے بعد عزیز بہر حال مان گیا۔ گاندھی کے چھوڑے ہوئے ترکے سے شروع کرتے ہوئے اس نے بتایا کہ یہ کس طرح ان لوگوں کے دلوں میں جاؤزیں رہا جن کی انہوں نے اتنی فورڈ نے لکھا تھا، ”تو اسے خود اپنی آواز سنائی دینے کی“۔

عزمی نے گاندھی کے ملک اور سماج کے تصور کی بات کی، اخلاقیات اور عدم تشدد پر ان کے اصرار، ان کے تیز اور وجدانی دماغ، واضح طور پر طے کیے ہوئے مقاصد اور صاف طور پر متعین کی ہوئی منازل کے حصول کے لیے اپنے وسائل کو مجمعع کر لینے کی ان کی صلاحیت کا تذکرہ کیا۔ وہ نبی نبی رائیں نکالنے والے تھے اور متنوع سیاسی اور فلسفیات روایات کو ہم آہنگ کرنے والے تھے۔ ان کا سیاسی نظریہ انوکھے تجربات کی سرزی میں پروان چڑھتا تھا اور دیسی فلسفیات نظریات سے اسے اظہار کا پکیر ملتا تھا۔ مہاتما کو اپنے سیاسی مقاصد کو حاصل کرنے کی کوئی جلدی نہیں تھی۔ درد، تشویش اور مادی نقصان جو ان کی جدوجہد اپنے ساتھ لائی تھی، مادی فائدوں کے لحاظ سے ان کے ذہن میں بہت کم ظہرے۔ یہ سب، جیسا کہ وہ کہتے تھے آزادی کے لیے کی جانے والی تیاریاں تھیں۔ جو قوم خلائی سے انکار کرتی ہے، اور تشدد کے بغیر کرتی ہے وہ اپنی روح میں آزادی کو حاصل کر لیتی ہے۔ یہ اُس بدیکی راج پر غلامانہ رضامندی سے ہونے والی تحریر تھی جس راج کے خلاف انہوں نے بغاوت کی۔ ان کے طریقہ کار اس طرح بنائے گئے تھے کہ وہ برطانوی حکومت کے جاری رہنے کو ہٹکن بنادیں۔ یہی نہیں بلکہ ان طریقوں کا مقصد احترام نفس میں ہندستان کے عوام کی تربیت کرنا بھی تھا۔ یہ طریقے اسی لیے مختلف اقدامات پر مشتمل تھے، ہر قدم پہلے قدم سے مشکل مگر پہلے سے یقیناً زیادہ موثر۔

گاندھی کی زندگی کو توہاتی ملتی تھی ایک مذہبی وثمن سے جس نے ان کے اندر خوش امیدی کا ایک دامگی احساس پیدا کیا اور ایسے معاملات میں بولنے اور عمل کرنے پر اکسلیا جو ہماری اس صدی میں نوع انسانی کے لیے اہم ثابت ہوئے۔ مگر اسی کے ساتھ، ہر کسی نے نہ تو ان کے وثمن سے اتفاق کیا اور نہ ہی ان کی سیاسی حکمت عملی کی تائید کی۔ دامیں اور بائیں دونوں طرف سے اختلاف کی زور دار آوازیں اٹھیں۔ خلافت کے مسئلے پر ان کی دلچسپی، ان کے بہت سے ساتھیوں کو پسند نہیں آئی، اسی طرح عدم تعاون کی تحریک کی منسوخی کا ان کا فیصلہ بھی بلا شہد ایک غیر مقبول فیصلہ تھا۔ سول نافرمانی کے شباب کے وقت بروں سے ان کے مذاکرات سے کامگریں کے

عام کارکنوں میں کافی تمنی پیدا ہوئی۔ اگرچہ سوراج پارٹی کے قیام سے اتفاق کر کے انہوں نے کھوئی ہوئی کچھ ساکھ یقیناً واپس لے لی۔ باسیں بازو والوں نے ان کی انفرادی ستیہ گرہ مہبوں کو اس بنیاد پر ہدف بنایا کہ حالات برطانوی اقتدار پر انقلابی حملے کے لیے نہایت سازگار تھے نہ کہ محض انفرادی سول نافرمانی کے لیے۔ آخر میں جبے پر جیسے لوگوں نے 'ہندستان چمڑو، تحریک کی مخالفت اس لیے کی کہ کامگیری لیڈر شپ میں اسے انقلاب تک لے جانے کے عزم میں کمی تھی۔

عزیز کا اصرار تھا کہ جناح ایک اختلافی آدمی تھے۔ لیکن ان کے رول کی تاویل انہیں نیشنلزم کی متاز بلندیوں سے کی جانی چاہیے اور انھیں ہندستان کی تقسیم کا واحد ذمہ دار نہیں تھہرا لیا جانا چاہیے۔ مجده ہندستان کی موت کے پروانے پر دستخط کرنے میں کامگیریں اور ہندو مہا سماج کے بعض کھلاڑیوں کا بھی خاصا ہاتھ تھا۔ جس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا وہ یہ ہے کہ جناح، گاندھی کی رہنمائی میں چلنے والی تحریکوں کے لیے ناموزوں تھے اور نہرو کی سو شلست باتوں سے تنفر۔ وہ ایک اعلیٰ درجے کے قانون داں تھے، جسے برطانوی پارلیمانی ڈیموکریسی کی روایات قانون کے نازک نکات اور آئینی طریقہ کار پر بحث میں لطف آتا تھا۔

ہوم رول لیگ اور چیمبرس آف دی سنٹرل لیجیسلیشن اسکلی میں بڑی اپناہیت محسوس کرتے تھے جہاں انہوں نے اپنی صلاحیتوں کے شاندار مظاہرے کیے تھے۔ انھیں دھول بھری راہوں سے ان گاؤں سے دور رہنا اچھا لگتا تھا جہاں لاکھوں کروڑوں بھوکے، کچلے ہوئے اور جسمانی طور پر کمزور و ناتوان کسان رہتے تھے۔ اور انھیں ان برطانوی جیلوں سے بھی دور رہنا اچھا لگتا تھا جہاں ان کے ہزاروں نہم وطن کلونیل حکومت کی نافرمانیوں کے جرم میں اسیر تھے۔ انھیں اقتدار کی ہام جہام سے لطف تو آتا تھا مگر عوام کے ساتھ چل کر، کم از کم تیسری دہائی کے آخر تک، ان کی رہبری کرنے کا رہجان نہیں تھا۔ اگرچہ خلافت تحریک کے زمانے میں انہوں نے مذہب کو سیاست سے ملانے پر اپنی نفرت کا اظہار کیا، لیکن ان کی اصل دشواری گاندھی کی سیاسی حکمت عملی سمجھتا تھا۔ وقت بھی اور اس کے بعد بھی۔ وہ جیسا

کہ دیول نے 1946 میں لندن میں اپنے آقاوں کو مطلع کیا تھا، ایک عجیب کیریکٹر تھے۔ ایک تھا، اوس، من مانی کرنے والے، محظاۃت آدمی تھے، ایک آدمی نہایت عزم کے ساتھ ایک بحکمت نصیب جنگ لڑتا ہوا۔

پھر بھی ایک مشترک گمراہی پس منظر رکھنے والے اور برٹش لیگل اسکاؤنوں کے تعلیم یافت جناح اور گاندھی سے توقع تھی کہ وہ ایک دوسرے کو آسانی سے سمجھ لیں گے۔ درحقیقت ان کے درمیان مشترک بہت کم تھا۔ تیرمری دہائی کے تکمیل مباحثوں سے پہلے بھی۔ یہ صحیح ہے کہ جناح مقنی و پریز گار مسلمان نہیں تھے نہ ایک مذہبی متعصب۔ لیکن انہوں نے کسی بھی مذہبی بنیاد پرست گروہ سے زیادہ مسلمانوں میں ایک تبدیلی اتحاد و یکجہتی کے خیال کی تفسیر کی اور اسے دوسرے روشن خیال (eclectic) مذہبی اور شفافی طور طریقوں اور رواجوں کے مقابل کھڑا کر دیا۔ انہوں نے اپنی تاریخ بھی کچھ بہت اچھی طرح نہیں پڑھی تھی، نہیں تو وہ بندوؤں اور مسلمانوں کو دو باہمی طور پر بے جوز، الگ الگ اپنا اپنا مقدار خود بنانے والی اکائیاں قرار نہ دیتے۔

جناح کے لیے پاکستان، مسلمانوں کے مصالوب کا واحد مدادا تھا۔ وہ کس چیز کے بارے میں بات کر رہے تھے؟ کوئی چند افراد اور چند گروپوں کی پریشانیاں سمجھ سکتا ہے۔ انصاف کی بات ہے۔ لیکن بندستان میں نہ تو مسلمانوں کو نہ ہی کسی دوسرے سماج میں کسی دوسرے گروپ کو اس طرح کی دشواریاں پیش ہیں۔ دیوبند کے علماء کو نہیں معلوم تھا کہ جناح کس چیز کے بارے میں بات کر رہے تھے۔ نہیں تو انہوں نے مشترک اجتماعی قوم پرستی کا انتخاب نہ کیا ہوتا۔ خان عبدالغفار خاں جناح کی غیرہ مدد وارانہ ایکم کا مطلب نہیں سمجھ سکے، مومن نہیں جانتے تھے کہ ایک مسلم ملک ان کی حیثیت کو کس طرح بلند کر دے گا۔ ان افراد اور ان گروہوں کو ایک طرف الگ رکھ دینا اور بالآخر ایک مسلمان ملک کے حصول میں اطمینان پالینا آسان ہے۔ پھر بھی پاکستان ان کے لیے حقیقی سے زیادہ ایک خیالی جنت تھی۔

”یہ ایک اچھی تنجیع کی“، پردویپ نے کہا۔

”یہ تاریخ کی ایک ستم طریقی ہے“، عارف نے اظہار خیال کیا، ”کہ علماء دین کے بجائے جناب میسے پس منظر والے ایک آدمی نے ایک مسلمان ملک بنادیا۔“

عزیز نے جماں کو روکتے ہوئے کہا، ”ہاں وہ داڑھی نہیں رکھتے تھے، اپنی تقریروں میں تاریخ میں قرآن سے حوالے نہیں دے سکتے تھے، اردو شعر نہیں پڑھ سکتے تھے۔ ایک اسلامی جمہوریہ کا انتظامی غیر متوقع امیدوار!“

معفل پر کچھ دیر کے لیے سکوت طاری ہو گیا۔ پاس کے اسکول سے لڑکوں اور لڑکیوں کے رام دمن گانے کی آواز آرہی تھی۔

رمگھوپتی رامگھو راجا رام  
چوت پاؤں بیتا رام  
الشور اللہ تیرے نام  
سب کو سختی دے بھگوان

”عزیز بھائی کے بیان سے یہ بات بالکل صاف ہے“، پردیپ نے کہا، ”کہ سیاسی آئینڈیا لوگی سے کہیں زیادہ ذہنی تسلیم اور فرسودہ چیزوں کی نئی محل میں پارسا پیش کش نے پاکستان کی تاریخ نویسی کی راہ کھوئی کی ہے۔ اسے دانش دردانہ تجسس سے بدلہ جانا چاہیے اور ماضی سے متعلق معلومات کی ایک آزادانہ تحقیق ہونا چاہیے۔“

صحیح ہے۔ مگر امکانات بہت روشن نہیں ہیں، کیوں کہ۔

چلتا ہوں تھوڑی دور ہر اک راہ رو کے ساتھ  
پہچانتا نہیں ہوں ابھی راہ بر کو میں

آبدیدہ آنکھوں کے ساتھ عارف نے اپنا چہرہ اپنے سفید رومال سے ڈھانپ لیا اور رک رک کر بولا۔ ”چند دنوں بعد میں، 17 تاریخ کو یوم تائیں کی تقریبات میں حصہ لینے علی گڑھ جاؤں گا۔ ہمارے عظیم ادارے کے ایک طالب علم کے ناتے آپ وہاں کے طالب علموں اور اپنے ساتھیوں سے کیا کہنا چاہیں گے؟“

عزیز نے اپنا پانچھہ جایا اور چھت پر نظر ڈالی مگر صرف یہ جانے کے لیے

کہ یونپی کی راجدھانی میں بھلی ایک بار پھر غائب ہے۔  
”یا اللہ“، اس نے ہستے ہوئے کسی قدر سکون سے کہا، جیسے وہ کسی کنٹکش سے  
نقش آیا ہو۔

”ایک سوال اور ذہن میں ابھرتا ہے“، جگ موہن نے کہا۔  
”کرتے کیوں نہیں ہو؟“

اچانک عزیز نے اپنا پن نکالا اور ایک باداہی کاغذ پر کچھ لکھتا شروع کر دیا۔  
اس نے لکھا۔ کاتا اور پھر لکھا۔ ایک بار پھر کاتا اور پھر لکھا۔ تھوڑی دیر بعد اپنے لکھے  
ہوئے کو اس نے پڑھنا شروع کیا۔

علی گڑھ یونیورسٹی نے ابھی تک اپنے ماضی سے واسطہ رکھا ہے اور ملک کی  
یونیورسٹیوں کے خاندان میں اپنی ایک جگہ بنانے میں کامیابی حاصل کی ہے۔ پھر بھی:  
اس سے متعلق افراد طالب علم اور استاذہ دونوں کے سامنے اپنے یہاں کے استادوں  
اور طالب علموں کی برادری کو آنے والی دہائیوں کے چیلنجز سے مقابلے کرنے کے  
لیے تیار کرنے کا دشوار کام ہے۔ ضرورت ہے کہ وہ روشن خیال اور جدید خیالات و  
نظریات کے فروغ کے لیے سید احمد کے مشن کو آگے بڑھائیں اور تعلیم، سماجی اصلاح  
اور gender justice کے سائل پر بحث کرنے میں پہل کریں۔ ضرورت ہے کہ وہ  
عالیٰ دانش و رانہ رحمات کی روشنی میں اسلام کی تاویل نو کریں، تبدیلوں کی ہواں کا  
ساتھ دیں، مراعات سے محروم اپنے بھائی بہنوں کے لیے رہنمائی اور قیادت فراہم  
کریں اور زندگی کے تئیں و ترش حقائق سے پہنچے کے لیے انھیں مسلح کریں۔ کہ یہی  
ہے، جو عظیم صاحب کشف سید احمد نے ان سے توقع کی ہوگی۔ اسی لیے وہ اب اپنی  
ذمہ داریوں سے بہت دونوں بیک بھاگ نہیں سکتے۔ ابھی منازل دشت و دمن کچھ اور  
بھی ہیں۔

”یہ بات صاف ہے“، عارف نے کہا، ”کہ تم تھیں لکھنے کی نظری صلاحیت می  
ہے۔ دوستو تم نے غور کیا کہ عزیز بھائی بہت چھوٹا چھوٹا، صاف اور خوبصورت لکھتے

ہیں۔ تحریر میں ایک نسوانی حسن ہے۔

عزیز اپنی کامیابیوں پر ملٹر قفا مگر مفرور نہیں۔ مگر داہم ہوتے ہوئے اس کا گزر ایک قدیم قبرستان کے پاس سے ہوا جہاں اس کے خاندان کے بہت سے لوگ دفن ہیں۔ ہوا میں خلک تھی، آواز صرف کیزے کوئوں کی تھی۔ اس نے آہستہ آہستہ ایک لمبی سانس لی۔ قبرستان کے اندر جانے کے لیے وہ آج بہت تھکا ہوا تھا۔ اس کے کے علاوہ وہ اپنے داوا جھنوں نے 1857 میں ۷۰ میں تھیار اٹھائے تھے اور اس کے والد اور خالو جن کا انتقال ہیئے کی وبا میں اللہ آباد میں ہوا تھا، کی قبروں پر جلانے کے لیے موم تبیان بھی نہیں لایا تھا۔ قبرستان کے دروازے پر وہ ان مرنے والوں کے بارے میں سوچ رہا تھا جن کی قبروں پر فاتح پڑھنے وہ لوگ آتے ہیں، جن میں ان ہی مرنے والوں کی زندگیوں کے چیزیں روایا دواں ہیں اور ان کے دیلے سے آگے بڑھ رہے ہیں۔ ان کی روایتوں کا احترام کرنے والی نسلوں نے ان کو زندہ رکھا ہے۔ کیا ان کے اجنبی خیالات اور ان کے ناموس طرز معاشرت نے انھیں گناہی میں دھیل دیا ہے۔ وہ طاق نیاں کے نقش و نگار بن کر رہ گئے ہیں؟ یا یہ ان کی نجات تھی اور زندوں کے لیے آزادی۔ میری زندگی کے ان دنوں کی ہر بات، عزیز نے سوچا، ایک سوالیہ نشان پر فتح ہوتی ہے۔



## نوال باب

مجد کی ہی نظر کی امکن دل کی جلن  
 کسی پر چارہ بھراں کا کچھ اٹھی نہیں  
 کہاں سے آئی تھا صبا، کدر کو مگی  
 ابھی چنانچہ سر رہ کو کچھ خبر ہی نہیں  
 ابھی گرانی شب میں کی نہیں آئی  
 نجات دیدہ دل کی گھری نہیں آئی  
 پڑھے چلو کہ وہ منزل ابھی نہیں آئی  
 (فیض احمد فیض)

جن عکھ کتی ہے کہ مسلمان پاہر سے آئے ہوئے لوگ  
 ہیں۔ میں یہ کہنے کی جرأت کیسے کر سکتا ہوں کہ یہ جھوٹ  
 بول رہی ہے۔ مگر میں یہ ضرور کہہ سکتا ہوں کہ میں غاذی  
 پور کا ہوں۔ گنگوہ سے میرا رشت انوٹ رشت ہے۔ یہ محض  
 ایک گاؤں نہیں ہے۔ یہ میرا مگر ہے۔ مگر ..... میں  
 ہمیشہ غاذی پور کا سید مخصوص رضا عابدی رہوں گا۔ میرے دوا  
 چاہے جہاں سے آئے ہوں اور میں یہ کہنے کا حق کسی کو  
 نہیں دیتا کہ ”تم گنگوہ کے نہیں ہو اس لیے نکل جاؤ اور  
 جا کر رائے بریلی میں رہو۔“ صاحب میں کیوں چلا جاؤ؟  
 میں تو نہیں چلاں گا۔

(راتی مخصوص رضا)

ہر سال نو کی شام طرح طرح کے مقناد احساسات بھائی ہے۔ ماضی کی یادیں، تا معلوم مستقبل کی آرزوئیں، تمنائیں اور خواب۔ اپنا اتنا بڑا کام عزیز نے کس میں یا کس سال میں یا کس میں میں ختم کیا تھا کسی کو یاد نہیں۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ تینوں یادِ اپنے الگ الگ رستوں پر چلے گئے۔ جگِ موہن نے عمارتوں کے نمیکے کے اپنے کام میں بڑی دولت کیا، ساٹھ ہاں میں ایک مکان بنوایا، ایک بہت بڑا گھر تھا دہلی میں گریٹر کیلاش کے پاس چراغِ انطیو میں بنوایا۔ قدیم تھنڈو کی قدیم دنیا سے اس کا رابطہ صرف ہمایوں تھا، جو اب سقط میں رہا تھا اور ایرلانڈ کے اشناں کو ابتدائی انگریزی پڑھاتا تھا۔ پردیپ نے ایک سال نورنزو میں آرام کیا اور اپنی نسل کے ہر دوسرے شخص کی طرح، زلاں گھر میں دو کمروں کا ایک گھر بنانے کے لیے لائف انشوہنس کارپوریشن سے قرض لیا۔ اس کا گھر اچھا خاصا تھا مگر ریلوے لائن سے قریب ہونے کی وجہ سے اکثر آتی جاتی نریں کے سور سے وہ پریشان ہو جاتا۔ مشہور تھا کہ غزل کی مشہور گانے والی نیکم اختر اپنے وکیل شوہر کے ساتھ اسی علاقے میں رہتی تھیں۔

پردیپ مشکل ہی سے باہر نکلا تھا۔ دن بھر وہ اپنے آپ کو کاموں میں صروف رکھتا گھر شامیں اوس اور طویل ہوتیں۔ اکثر لینے لیئے وہ گھبرائی ہوئی نظروں سے گھزی کو دیکھتا۔ بسا اوقات وہ اپنے ڈرائیک روم میں جا بیٹھتا اور برسوں میں جمع کی ہوئی اپنی تاریخ کی کتابوں کے ذخیرے پر نظر ڈالتا۔ یہی وقت تھا جب اسے عزیز، جگِ موہن ہمایوں اور عارف کی یاد آتی گھر۔

اب یادِ رفتگان کی بھی بہت نہیں رہی  
یاروں نے اتنی دور بسائی میں بستیاں

میں دو دفعہ وہ دن بھر کے لیے رکشا کرائے پر لیتا اور سید حارام اذوانی کی کتابوں کی دوکان کا رخ کرتا۔ سے فیر (Mayfair) سینما کے پاس ایک دفعہ اسے عطیہ حسین کا ناول "Sunlight on a Broken Column" اور رائی مصوص رضا کی کتاب "آدھا گاؤں" خریدتے ہوئے دیکھا گیا۔ واپسی پر وہ قصر باغ میں محمود آباد ہاؤس

پر رکتا۔ محمود آباد ہاؤس لکھنؤ کے زوال کا خاموش شاہد، اور بارہ دری، گزشتہ لکھنؤ کو یاد دلانے والی ایک بے رحم نشانی، ایک زمانے میں لکھنؤ شافتی ہر مندوں کے لیے مقناطیس تھا اور جہاں معروف اور مستند جگہوں کے علاوہ بھی شافتی زندگی سے بھرپور گھروں کی چہار دیواریوں میں حاصل کیے جانے والے، رقص اور مصوری جیسے متعدد آرٹ کے تجربے ہوتے تھے۔ آج وہاں اپنے شعر سے لوگوں کو مت کر دینے والے نہ جگر ہیں نہ جو قص نہ مجاز۔ عقائد Myths اور یادیں پہلو بہ پہلو رہتی ہیں۔ ایک مدفن شہر کی طرح لکھنؤ اب صرف پر دیپ جیسے افراد کی یادوں میں بسا ہوا ہے۔

گنماں رہنے کی تمام کوششوں کے باوجود کوئی نہ کوئی ہوتا تھا جو اسے ڈھونڈ نکالتا تھا۔ کوئی جو اس کے نام سے واقف ہوتا۔ ”پروفیسر صاحب کے یار ہیں یہ.....“

عزیز بیکار تھا اور تہل۔ 1971 میں اس کی بیوی کا انتقال ہو گیا تھا۔ یہ وہی سال ہے جب بگھے دلش آزاد ہوا تھا۔ دیانا کا تربیت یافتہ اس کا بیٹا، ایک ڈیٹسٹریٹ بمبئی میں رہتا تھا۔ چارڑہ اکاؤنٹنٹ سے بیانی اس کی بیٹی بھوپال میں رہ رہی تھی اور مزے میں تھی۔ وہ خود شیش محل کی گنجان بستی میں ایک چھوٹے سے گھر میں رہتا تھا۔

ہاں وہ ایک تنہا آدمی تھا۔ اسے اپنے دوستوں کی غیر موجودگی کا دکھ تھا۔ یونیورسٹی سے سبک دوش ہونے کے بعد ان لوگوں کی کمی اسے اور زیادہ محوس ہوتی تھی۔ کتنا جی چاہتا تھا اس کا، اپنے تجربات اور ایک ایسے شہر میں رہنے کے تعلق خاتائق سے حریفانہ مذکوروں کا تذکرہ کرنے کا جہاں ہر چیز بدلتی تھی اور زیادہ ابتر ہو گئی تھی۔ بہر حال اب کوئی نہیں ہے اس کے دکھوں کو اس کی پریشانیوں کو سننے والا۔ ان دونوں لکھنؤ برا مختلف تھا آج کی طرح نہیں۔ یہ بڑی نفیس و نازک جگہ تھی، بڑے شریف لوگوں کی بستی۔ وہ لکھنؤ کہاں چلا گیا دہشان و شوکت، وہ خواب۔

رہی ناگفتہ میرے دل میں داستان میری  
نہ اس دیار میں سمجھا کوئی زبان میری

عزیز اپنے گھر سے صرف حرم کے زمانے میں نکلا تھا۔ اس کے ساتھ

پڑوس میں رہنے والے تین لاکے بھی ہوتے صدر، لیق اور انصار۔ وہ اتنا کمزور ہو گیا تھا کہ خود، بغیر کسی سہارے کے چلنا بھی اس کے لیے مشکل تھا۔ وہ زندہ ہونے کا انہمار تو کرتا تھا مگر آپ دیکھ سکتے تھے کہ زندگی سے اس کا رشتہ کتنا رہ گیا ہے۔

بڑے امام باڑے سے واپس ہوتے ہوئے وہ اپنے آپ سے کہتا۔

آج فتح پ کیا عالم تباہی ہے۔

6 نومبر 1992 ابو دھیا میں بابری مسجد دن کے اجالے میں گرا دی گئی۔ میں اسی شام عزیز نے حضرت مسیح کی خاص شاہ راہ پر چلتے ہوئے سے فیر سینما کے بال مقابل ایک اشال سے ”پانیر“ اختبار خریدا۔ اس میں دہلی میں قیام پذیر سیاسی سائنسدار رحمی کو خاری کا ایک پیغام جلی حروف میں شائع ہوا تھا۔ اس مقدس شہر میں کوئی بنیادی چیز ہوئی تھی۔ ہندستانی تہذیب اور تمدن اس کی اپنی شاخت اس کی منکرتی کی بنیادوں پر زبردست حملہ ہوا تھا۔ اصل روایات اور درش پر جسے یہ کار سیوک اور ان کے سیاسی میتا سمجھتے تھے کہ بچا رہے ہیں ..... اس ذہرے حملے سے ہندستان کیوں کر فتح کئے گا۔ یہ دیکھنے کی بات ہے۔ مجھے شبہ ہے کہ یہ فتح کئے گا۔ یہ وہ ہندستان نہیں بنے ہم جانتے تھے۔

یہ محروم کی نوبیں تاریخ تھی۔ افق پر ایک ڈوبتے ہوئے کھوئے کھوئے سے چاند کی روشنی تھی، جگھاتے امام باڑوں سے جہاں تعزیے اور غم دفن کیے گئے تھے، آنے والی لاکھوں چراغوں کی روشنی آسمان کو منور کر رہی تھی اور شہر جو ق آنے والے لوگوں سے جیسے جاگ پڑا تھا۔ اس خوبصورت روشنی میں لوگ یہ بھولے ہوئے تھے کہ سوگ کا مینہ ہے۔

اگلی صبح، عزیز، تاریخ داں کا انتقال ہو گیا۔ لاوز اپنکر پر آواز آئی، اللہ اکبر اللہ اکبر۔ حکیمین بوانے جو خالی کمرے میں چارپائی پر بیٹھی ہوئی تھیں، آہ بھری۔ ہم دنیا میں منہیاں بند کیے ہوئے آتے ہیں اور جاتے ہیں کھلے اور خالی ہاتھوں کے ساتھ۔ ہر چیز فانی ہے۔ یا اللہ مرنے والے کی روح کو سکون بخش! حکیمین بوانے اپنے

شہر رحیم کو پکارا، جس نے آگر غش پر ایک سنیدھ چادر ڈال دی، بھیجے کے پاس گلاب کی ایک شاخ رکھ دی اور کمرے سے مار کس، نہرو اور گاندھی کی تصویریں ہنا دیں۔ پھر اس نے اپنے ہاتھ انھائے اور زور زور سے پڑھنا شروع کیا۔

إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا عَلَيْهِ رَاجِفُونَ

کون جانے یہ عزیز کے لیے تھا یا اس کے سکولر خواب کے لیے؟  
”ہمیں یہ موقع رکھنا چاہیے“، پردیب نے کہا ہوتا، ”کہ اگھے ملینیم کی تہذیب کا فیصلہ بھروسے نہیں مکالمے سے ہو گا۔“  
”بدترین صورت میں“، عزیز نے آہستہ سے کہا ہوتا، ”ہم ایک ایسے ملک کے روپردو ہیں جو خود اپنے عوام سے نبرد آزمائے۔“



